




Enkelados

Rivista mediterranea di psicologia analitica

Siracusane





2 - 2020 3Siracusane

Indice / Contents

5	 Editoriale

	 Francesco La Rosa

11	 Introduzione

	 L’importanza del mito nella teoria e nella clinica della psicologia 		
	 analitica
	 Pasqualino Ancona

17	 Dioniso. Una lettura 
	 Rafael López-Pedraza

29	 Identità e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide
	 Maurizio Nicolosi

38	 Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’Orestea
	 Marina Manciocchi

47	 Logos ed eros in un teatro di conflitti e ambiguità
	 Giuseppa Caudullo

61	 Il sacrificio di Ifigenia: tradimento malinconico dell’anima in un 		
	 processo di rinnovamento del sé
	 Luca Biasci

79	 Clitennestra e la sua vendetta
	 Marinella Calabrese

88	 Note sulla disambiguazione del tema: Il destino di Ifigenia tra legami 		
	 di sangue ed imprevedibile sorte
	 Carmela Mento

97	  “Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé
	 Giusy Porzio

106	 La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata
	 Cinzia Caputo

117	 Conclusioni

	 Le tragedie e il contagio
	 C. Vezzoli, L. Di Stefano



 2 - 20204 Siracusane

Indice / Contents

128	 Recensioni

133	 Schede biografiche



2 - 2020 5Siracusane

“Siracusane”, se vogliano cogliere con questo termine il senso estensivo del 
suo rimando: la città di Siracusa, la Sicilia, il teatro greco, la tragedia, l’idea 

del suo psichismo profondo, il genius loci… non possono che essere lette nella 
loro suggestione non certo svincolate da contestualità narrative né da quelle vie 
dell’immaginario che conducono ognuno di noi alla realtà fattuale delle nostre 
esistenze con il loro lato tragico o la loro parte – anche questo – spesso inderiva-
bile e ferina, ma in ogni caso sempre significativa, allusiva e mai priva di senso.

L’uomo ha da sempre invero cercato, più o meno consapevolmente, quel 
“tempo senza tempo”, quel tempo che si colloca tra il suo presente dell’istan-
tanea immediatezza che segna la caducità e l’impermanenza di tutte le cose e la 
scansione ciclica dell’eternità cosmologica nella lettura di Pitagora, o metafisica 
in senso platonico come “immagine mobile dell’eternità”.

E l’uomo ha pure sempre cercato nel suo cammino, dei luoghi reali o immagi-
nari ove la storicità dell’Io confini con le sue radici lontane invisibili… un luogo 
di certo oggettivo dunque, fruibile e da abitare, ma anche mentale, simbolico, ove 
le immagini psichiche di ognuno si organizzano in vitali e arcane manifestazioni 
che fanno riconoscere e danno un’identità individuativa.

Spazio e tempo si consustanziano allora – si potrebbe dire – in un unico grem-
bo, in un suggestivo intreccio, in un “cosmico respiro” conciliando a questo pro-
posito in un tutt’uno l’accezione poetica, fisica e metafisica di queste due dimen-
sioni.

E restando sull’onda lunga di queste suggestioni, certe “cornici ideali” come 
appunto Siracusa e il suo teatro greco per esempio, così come quei “centri di 
identità collettiva” ove i canti epici, lirici e sacrali trovano la loro ragione archeti-
pica, o come la “magia” di quel “tempo – spazio” di cui si diceva – tra il surreale, 
il rarefatto e lo struggente – sarebbero allora queste la cornice, lo sfondo e l’ispi-
razione per ogni attività epistemologica e culturale come quella che può essere 
prodotta all’interno di un Centro di psicologia analitica ancorché Meridionale e 
Siciliano nella radice della sua più profonda Mediterraneità.

Lo studio della Grecità classica e della sua tradizione culturale per tutto quello 
che è impresso nella dimensione collettiva del mondo occidentale (C. Vezzoli, L. Di 
Stefano), ma anche la insita e naturale apertura del sapere a ogni sana contamina-
zione relazionale (G. Caudullo) ed esperienziale come particolare forma di xenia 
del pensiero altrui, sono da leggere poi come il filo rosso, il basso continuo, o la 
ragione esistenziale di quel progetto di crescita sul piano del profondo per spe-
cialisti della psicologia junghiana e di conoscenza sapienziale alchemica (L. Biasci) 
che assegna un grande valore all’approfondimento di alcuni temi nello specifico 
della psicologia analitica e del mito in generale (P. Ancona)

Tutto ciò è poi quello che finirebbe allora, per sollecitare in ognuno ispirazioni 

Editoriale di Francesco La Rosa





2 - 2020 7Siracusane

e insight, “la funzione d’anima” nell’ottica di Hillman, quella straordinaria dina-
mica che apre alla sfera della immaginazione fatta di psiche, materia e prospettive, 
ma anche a quel poter fare anima come dimensione affettiva di ogni relazione e 
ancor più in senso clinico e terapeutico quando anche il disvelamento della parola 
parlata col suo significato induttore sul piano emozionale, comporta un’attenzione 
massima nell’interpretazione delle varie fasi della psicopatologia personologica (C. 
Mento), o quando, come ci suggerisce M. Nicolosi, mutuando dalle Baccanti, ci si 
interroga da parte di ogni analista ove stia la ragione e la follia, o quale rapporto si 
possa trovare tra il mito e la coscienza, o come possano Dioniso e Penteo alludere, in 
chiave clinica, alla coppia analitica.

La tragedia dunque, il suo sortilegio evocativo, le sue categorie psichiche, i 
suoi messaggi reali e simbolici affidati a impareggiabili interpreti delle storie – gli 
attori dell’INDA (Istituto Nazionale del Dramma Antico) guidati da regie le più 
varie – come per ognuno di noi in quella cavea, come nelle scene delle nostre 
esistenze, ecco, tutto questo fa accedere alla soglia di quella ragione solare de-
gli eventi dell’uomo, alla trama delle sue vicende, ai suoi destini, ma anche alla 
baluginante intimità lunare fatta di chiaroscuri sentimentali e drammi interiori 
consumati nei più solipsistici intimismi, assoggettati spesso alle regole di Ananke 
o ai giochi capricciosi degli dèi.

Quanti intrecci dunque, storie di uomini e di dèi – si diceva – quando Dioniso,
il dio delle emozioni, nella lettura che ne fa López-Pedraza, rimanda alla relazio-
ne, nella nostra cultura attuale, con la distruttività e la morte, come nel tempo 
che stiamo vivendo, ancora C. Vezzoli e L. Di Stefano, quando si può fare un 
vero parallelismo tra l’attuale infezione virale da Coronavirus e l’infezione delle 
menti accecate dal potere, dalla violenza, dagli orrori esattamente come se fossi-
mo al tempo degli Atridi, quando Agamennone che oltraggia Apollo, peccando 
di hybris, si può leggere, come l’uomo del XXI secolo che oltraggia la natura, 
pagando per questo caramente il prezzo della sua tracotanza. Esplorare poi gli 
eventi di un tempo altro e soprattutto a Siracusa, dalla cavea di un teatro greco al 
tramonto con quella magia che si crea, ma alla stessa maniera – anche questo – in 
quell’atmosfera di partecipazione fortissima che si respira e non infrequentemen-
te nel nostro Istituto al cospetto di certi relatori illustrissimi che negli anni si sono 
succeduti, è come imbarcarsi su di una nave immaginaria custodendo l’idea, la 
forma, il sogno di uno spettacolo che solo la libertà dell’evocazione può rendere 
attraverso le immagini che finiscono per creare un abaissement du niveau mental 
che vaporizza i dettami della coscienza e della realtà di ognuno cedendo il posto 
all’indefinito, al rarefatto, allo stato sognante, all’allusione.

Qui dunque la metafora, il mito, il rito e il simbolo vanno in scena offrendosi 
allo sguardo emozionato e al pathos di ogni spettatore, o di ogni studioso di Psi-
cologia analitica, a ognuno di noi.

Editoriale



 2 - 20208 Siracusane

Qui Siracusane allora coniuga la mirabilia di un passato ellenico colto e illu-
strissimo con i misteri congesti da una mitografia che si è consumata nel tempo 
certamente, ma che si perpetua, alla stessa maniera, di continuo, sempre – direi 
– miracolosamente, e comunque trattenuta, attraversata e mantenuta assieme dal
processo culturale ed emotivo che l’ha costituita.

Tra mirabilia e misteri si è dipanata allora una storia, la nostra storia, assistita 
fino a questi tempi moderni dalla leggenda che si rinnova in questa terra di Sicilia, 
porta d’Oriente, Magna Grecia, triquetra – triangolare – perché fatta di storia, di 
simboli, di memorie.

In questa terra di Sicilia, in questa terra tutta declinata al femminile, figlia di 
quella Magna Mater Mediterranea che ama e abbraccia i suoi figli ma che divora 
anche!

Terra di emancipazione? Lenta certamente; terra, come si evince da Cinzia 
Caputo con la sua fiaba, che deve fare ancora i conti – l’elemento femminile – con 
questa possibilità/necessità, il suo potersi emancipare, cioè che stenta ancora inve-
ro – quanto è ancora attuale tutto questo! – dal suo potersi affrancare da un ruolo 
di vittima passiva e adesiva spesso al suo carnefice maschile…, o come quando al 
contrario, nella interpretazione del femminile che ne fanno G. Porzio e M. Cala-
brese, questo femminile è invece – Elettra – tutta identificata e pervasa da un odio 
profondissimo ed ineliminabile e di una feroce aggressività che la porta a uccidere la 
madre Clitennestra, a sua volta uxoricida, anche lei peraltro tutta intrisa di rabbia 
e di distruttività.

Ma c’è speranza, ci può essere speranza se i miti ci verranno in soccorso in que-
sto tempo attuale, o meglio, nell’economia del nostro discorso in questo “tempo 
senza tempo”, in questo nostro tempo di sospensione, il tempo del COVID-19, 
tempo di infezioni e di contagi ma non nel senso sano o utile del termine… un 
tempo di tragedie.

Ma la cultura classica, la sophia in genere, ci può salvare; c’è speranza, di cer-
to, perché c’è sempre una terapia per ognuno: il mito, (P. Ancona) nella sua forma 
catartica, nel suo rimando simbolico, nel suo richiamo a una dimensione collettiva, 
trans personale, una sorta di terapia di gruppo con la possibilità di portarci fuori 
da certe realtà verso una redenzione/guarigione, verso una sintesi di matrice ari-
stotelica (P. Ancona).

E c’è speranza sempre – come nella Orestea M. Manciocchi ci fa notare – che 
se anche la divinità impone la sofferenza (il trauma, la miseria, il dolore, il lutto) 
tra vendetta, colpa e compensazione, c’è comunque sempre la pace come premio, 
come modalità individuativa – diremmo noi con un linguaggio psicodinamico – 
quando anche un’analisi del profondo abbia un valore.

E perfino la morte nell’interpretazione che fa L. Biasci della Ifigenia in Aulide 
si può leggere come la trasformazione terapeutica in senso spirituale che può con-

Francesco La Rosa



2 - 2020 9Siracusane

sentirsi perfino un vecchio malinconico delirante come Agamennone che rinasce 
“paradossalmente” dopo aver sacrificato sua figlia “o una sua parte d’anima”.

Siracusane, allora, quante straordinarie risonanze offerte e frutto della genero-
sità di tutti gli interpreti ospiti nel tempo al CIPA Meridionale, come i relatori di 
questo numero di Enkelados o studiosi di Psicologia analitica, cultori, mitologi, 
analisti e allievi; un folgorante fremito di vitalità che si accorderà sempre con “le 
antiche parlate delle pietre” di un teatro antico, col sale Mediterraneo delle in-
tuizioni di chi si concede a una “Accademia di studi” e di comunicazioni affettive 
e con un linguaggio totale iscritto in un codice che apre anche a ogni “pensiero 
magico”, qui a Siracusa, tra la polvere e la lava rossa di disseminata e provvida 
fecondità.

Siracusane, ancora, sempre, anche sullo sfondo della sala congressi di Valle di 
Mare molto familiare, che ci ospita da tantissimi anni col mormorio delle ombre 
della sera e i rami fruganti nell’aria assolatissima delle giornate nostre.

Il regno della “mente archetipica” – direi – qui a Siracusa quando la bellezza si 
consegna alla fantasia e solo entro il suo magico cerchio – io credo – farà soprav-
vivere il nostro soffio vitale.

Qui a Siracusa ove il “dramma” che si rappresenta agisce per purificare, il 
commuovere per esorcizzare, il sacrificare per onorare.

Editoriale





2 - 2020 11Siracusane

L’IMPORTANZA DEL MITO 
NELLA TEORIA E NELLA CLINICA 
DELLA PSICOLOGIA ANALITICA

Pasqualino Ancona

Perché un numero sulle tragedie greche? Il nostro 
Istituto ormai da anni si dedica alla riflessione dei miti 

trattati nelle tragedie greche rappresentate al teatro greco 
di Siracusa.

L’iniziativa, nata in sordina, ha raccolto sempre più 
adesioni, fino a diventare un momento di riunione molto 
atteso sia dagli allievi che dagli analisti dell’Istituto 
Meridionale e degli altri istituti del CIPA.

Continuando una tradizione inaugurata all’inizio 
degli anni ‘90 dalla SIP (Società Italiana di Psichiatria) 
che per diversi anni ha realizzato a Siracusa un convegno 
in occasione degli spettacoli classici al teatro greco di 
Siracusa, che ha avuto come ospite fisso il prof. Romolo 
Rossi, ordinario di psichiatria a Genova e psicoanalista 
freudiano, il CIPA ha iniziato a sperimentarsi con la stessa 
formulazione agli inizi del 2000, dapprima ogni due anni, 
poi ogni anno.

Molto è stato detto e molti colleghi hanno dato il loro 
contributo ai lavori seminariali. 

Con questo numero della rivista si è voluto dare spazio 
ai lavori presentati negli anni attorno ai temi trattati nelle 
due tragedie che saranno rappresentate quest’anno al 
teatro greco di Siracusa: Ifigenia in Tauride e le Baccanti 
di Euripide.

Nel 1998 la presenza di Rafael López-Pedraza in Sicilia 
che abbiamo accompagnato alla rappresentazione delle 
Baccanti al teatro greco e la sua riflessione su Dioniso che 
ci ha regalato in un piccolo seminario interno ha dato uno 
spiraglio di internazionalità al nostro lavoro sui miti delle 
tragedie greche. Il suo saggio Dioniso in esilio pubblicato 
subito dopo è stata la dimostrazione che questi incontri 

Introduzione di Pasqualino Ancona



 2 - 202012 Siracusane

attorno ai temi delle tragedie greche rappresentano un momento centrale della 
formazione e dell’elaborazione teorica per affrontare meglio la clinica.

Ma come ci può aiutare il mito?
Al di là di una funzione catartica del mito, comune ad altre forme di 

espressione simbolica, che permette di ricondurre il mito ad una sorta di fantasia 
di appagamento, la psicologia analitica junghiana amplia gli orizzonti del mito 
introducendovi una dimensione collettiva ed universale.

Una delle più profonde intuizioni di Jung fu che gli uomini sono soggetti a 
queste antiche, tradizionali, forme di espressione, i miti, oggi non meno che nel 
passato, e che il relegarle nella sfera delle curiosità storiche non ha fatto altro che 
aumentare il disagio psichico dell’uomo contemporaneo.

Il riconoscimento del mito come proiezione di meccanismi basilari, 
transpersonali, della psiche umana è uno dei punti di forza della teoresi e della 
fattualità clinica junghiana.

All’origine mutoς designa la parola formulata in qualsiasi occasione, in un 
discorso, in un dialogo, in un racconto, un’enunciazione di un disegno mentale. 
La sua area semantica si sovrappone a quella indicata dal gruppo legein-logoς 
con cui non è, almeno all’inizio, in contrasto. 

Soltanto con lo sviluppo della filosofia greca logoς verrà a significare discorso 
razionale e si contrapporrà a mutoς, relegato nella sfera del prerazionale, della 
cultura orale, quasi come un’infanzia psichica del pensiero razionale greco, o 
addirittura nella sfera dell’irrazionale e dell’assurdo.

In quest’ottica mutoς sarà sentito in opposizione all’analisi della realtà e, 
quindi, svalutato al rango di finzione.

Il tentativo razionalizzante proprio del pensiero greco, dal mitico-religioso al 
razionale, tra alterne vicende di negazione e di rivalutazione del mito, culmina 
nella sintesi aristotelica.

Nella Poetica (334 a. C.) Aristotele, infatti, nell’affrontare teoricamente il 
dualismo storia-mito non esita a proclamare la superiorità del mito sulla storia, 
dal punto di vista filosofico, in quanto la storia è legata all’accaduto, al particolare, 
mentre il mito s’innalza verso l’universale, attraverso il possibile ed il verosimile.

Nel suo sistema filosofico, pur essendo certo il ruolo predominante 
dell’accaduto, del particolare, del fatto concreto, grande importanza viene 
attribuita al presupposto del vero e dell’universale che reca in sé la possibilità di 
ogni realizzazione concreta, di ogni accadimento particolare.

Così l’attività poetica, fatta di miti, tende all’universale ed è, pertanto, attività 
più elevata dell’attività storica, che rimane collegata al particolare.

Nella psiche umana esiste un bisogno molto antico di fissare una giusta via 
verso la verità, al di sopra ed in contrasto con un’altra via. Le formulazioni consce 
sembrano essere il risultato di intense lotte tra fratelli gemelli.

Pasqualino Ancona



2 - 2020 13Siracusane

Quella che in apparenza è una descrizione chiara e distinta lo è soltanto perché 
può stagliarsi sull’ombra di un altro modo di dire la stessa cosa.

J. Hillman fa derivare tale bisogno alla tradizione europea risalente a
Parmenide di Elea il quale tentò di esporre la sua visione dell’universo in un 
poema, individuando la via della verità e la via dell’opinione.

È come se esistesse una necessità psichica per l’uomo di raccontare due tipi di 
storia sulla natura delle cose.

Jung affronta questa dualità nei Tipi Psicologici, dimostrando che il privilegiare 
una strada rispetto ad un’altra è in relazione all’inclinazione psicologica 
dell’osservatore e ne Le due forme del Pensare individua il pensiero indirizzato ed 
il sognare o fantasticare.

Il tentativo razionalizzante, proprio della cultura occidentale, di sbarazzarsi 
del pensiero autistico risulta però vano in quanto il gemello vivrà sempre e vorrà 
farsi ascoltare.

“Solo a pochi individui – afferma Jung – nell’epoca di una certa spavalderia 
intellettuale, vien fatto di disfarsi della mitologia (del pensiero primitivo autistico); 
la massa non vi riesce mai. Tutta l’istruzione e tutti i lumi di questo mondo non 
giovano a nulla; distruggono solo una manifestazione transitoria, ma non l’impulso 
creativo” (Jung, 1980).

Ed ancora Jung osserva a proposito del mito: 

“Come il nostro corpo conserva ancora in molti organi ed apparati i residui di antiche 
funzioni e di antiche condizioni, così il nostro spirito che pure nel suo sviluppo ha 
sorpassato apparentemente quelle tendenze arcaiche istintive, porta ancora i segni 
caratteristici dell’evoluzione percorsa e ripete il remoto passato almeno nei sogni e 
nelle fantasie” (Jung, 1980).

Non tutti i racconti hanno importanza da questo punto di vista, ma soltanto 
quelli che traducono idee umane universali e in perenne e continuo rinnovamento. 
Le fantasie coscienti non farebbero altro che riprodurre determinate tendenze 
inconsce della personalità che non sono riconosciute, attraverso l’utilizzazione di 
materiale mitico.

Quest’interna lotta tra due modi di pensare, rivissuta con il sorgere della 
psichiatria dinamica, viene oggi ad assumere una maggiore importanza nella 
misura in cui le ricerche neuropsicologiche hanno evidenziato due tipi di cervello 
diversamente funzionanti.

L’importanza del mito, quale strumento della psicologia analitica, viene 
evidenziata da Jung nella prefazione del 1950 alla IV edizione di Simboli della 
Trasformazione:

“Il mito è, come ebbe a dire un Padre della Chiesa, quod semper, quod ubique, quod 
ab omnibus creditur, (ciò che è creduto sempre, ovunque e da tutti), quindi colui che 

L’importanza del mito nella teoria e nella clinica della psicologia analitica



 2 - 202014 Siracusane

crede di vivere senza un mito o al di fuori di esso, costituisce un’eccezione. Di più: è 
un uomo che non ha radici, senza un vero rapporto con il passato, con la vita degli 
antenati (che pure continua in lui) e con la società umana del suo tempo” (1980).

In queste affermazioni di Jung sembra quasi valorizzata la funzione della 
memoria così come è intesa nella Grecia antica, quale oggetto di venerazione, 
divinizzato nella figura di Mnemosyne. La memoria così intesa interessa non tanto 
il passato individuale, quanto piuttosto un bisogno di salvezza individuale nel 
senso di un’ascesi purificatrice che trasfigura l’individuo e l’innalza al rango degli 
dèi. Senza un vero rapporto con il passato, continua ancora Jung:

 “... egli non abita in una casa come gli altri uomini, non mangia e non beve ciò che 
gli altri uomini mangiano e bevono, ma vive una vita a sé, irretito in un’idea fissa 
soggettiva escogitata dal suo intelletto e che egli ritiene essere la verità di recente 
scoperta. Tale balocco della sua mente non gli scuote le viscere, può semmai gravargli 
lo stomaco, che considera indigesto questo prodotto dell’intelletto. L’anima non è di 
oggi! Essa conta molti milioni di anni. Ma la coscienza individuale è solo il fiore e il 
frutto di una stagione, germogliato dal perenne rizoma sotterraneo, e che armonizza 
meglio con la verità se tiene conto del rizoma, giacchè l’intreccio delle radici è la 
madre di ogni cosa” (Jung, 1980).

Viene in tal senso individuata da Jung una via di uscita dall’atteggiamento, 
rigidamente univoco, del razionalismo differenziante, per mezzo del mito, al fine 
di ritrovare se stessi in una concezione del mondo più ampia e cosmica che li 
immetta nel divenire eterno, nel rizoma sotterraneo dove risiede l’intreccio delle 
radici che è la madre di ogni cosa.

In altri scritti Jung mette in evidenza l’importanza del mito per il confronto 
con l’inconscio, evidenziandone l’universalità fino ad affermare che l’apparizione 
diretta dell’archetipo, quale si presenta nei sogni e nelle visioni, è molto più 
individuale, incomprensibile ed ingenua di quanto non lo sia, per esempio, nel 
mito. La psiche, nell’inconscio collettivo, contiene tutte le immagini da cui i miti 
sono sorti. I miti sono, in primo luogo, manifestazioni psichiche che rivelano 
l’esistenza dell’anima. 

A sostegno dell’universalità dei motivi mitologici Jung porta l’esperienza che 
questi motivi mitologici sono anche stati osservati proprio nei casi di individui 
presso cui cognizioni di quel genere erano assolutamente escluse e per i quali 
anche erano impossibili le derivazioni indirette da idee religiose eventualmente 
conosciute o da metafore del linguaggio parlato. Simili risultati hanno reso 
necessaria la supposizione che si trattasse invece di reviviscenze autoctone 
indipendenti da ogni tradizione e, nello stesso tempo, dell’esistenza di elementi 
strutturali mitopoietici della psiche inconscia.

In questi casi ciò che ricorre nei miti e nelle favole sono degli elementi tipici 

Pasqualino Ancona



2 - 2020 15Siracusane

che sono gli archetipi.
Nelle favole, nei miti e nei sogni ricordati al risveglio è come se i simboli, 

gli archetipi, vengano in qualche modo razionalizzati e purgati delle volgarità 
dell’inconscio, da quei particolari curiosi, talvolta contraddittori ed osceni, che 
dell’inconscio sono il segno distintivo.

Questa stretta analogia tra sogni, fantasie e visioni di carattere non personale, 
non riconducibili cioè alla preistoria individuale, con i tipi mitologici permette 
di supporre che sia gli uni che gli altri corrispondano a certi elementi culturali 
collettivi, non personali, dell’anima umana in generale che si trasmetterebbero, 
forse, per via ereditaria e/o filogenetica.

L’affinità è ancora maggiore se si pensa che in ambedue i casi è necessario, 
affinché si manifestino, un’inibizione della concentrazione che la coscienza esercita 
sui fatti inconsci dimodoché il materiale fino ad allora inconscio, precipita, come 
attraverso porte laterali, nello spazio della coscienza.

È necessario, cioè, ciò che P. Janet definì come abaissement du niveau mental, 
cioè una degradazione dell’intensità della coscienza così come sperimentata nei 
sogni, fantasie e visioni e che corrisponde allo stato di coscienza primitivo in cui 
si deve cercare la fonte dei miti.

La religiosità nei confronti della base archetipica della psiche rappresenta, 
inoltre, per Jung, una necessità se non si vuole incorrere in una nevrosi, in 
quanto ricollega la vita passata vivente ancora in noi con la vita presente che 
continuamente minaccia di distaccarvisi.

L’archetipo è un elemento strutturale psichico e, come tale, una parte 
costitutiva vitale ed indispensabile dell’economia psichica. Esso rappresenta e 
personifica determinati fatti della primitiva psiche oscura, delle vere invisibili 
radici della coscienza.

Questa esigenza dell’archetipo di farsi strada nella coscienza è stata, in qualche 
modo, nei tempi, realizzata attraverso il mito.

Abbiamo già visto come, secondo Jung, questa possibilità dell’archetipo di 
manifestarsi sia più coerente ed ordinata rispetto ad altre possibilità, quali i sogni, 
le visioni, le fantasie psicotiche.

L’importanza della mitologia quale guida all’inconscio collettivo e agli archetipi 
viene puntualizzata da Mario Trevi nella sua prefazione a Prolegomeni allo studio 
scientifico della mitologia (C. G. Jung, K. Kerenyi,1972).

Nel superamento del significato riduttivo del mito inteso nell’ottica freudiana 
come un qualcosa che ha le sue radici in un complesso personale, Mario 
Trevi individua il presupposto per un’interpretazione del mito come bisogno 
trascendente dell’anima umana e puntualizza che per Jung il mito non è l’archetipo 
bensì il prodotto del suo operare.

Un’operosità dell’archetipo che ha come finalità quella di strappare l’uomo 

L’importanza del mito nella teoria e nella clinica della psicologia analitica



 2 - 202016 Siracusane

alla psicopatologia. Un’operosità che è fonte di immagini infinite ed infinitamente 
differenziantesi, un fenomeno che per profondità, durata ed universalità è 
paragonabile soltanto alla natura stessa.

“La mitologia fonda. Essa non risponde invero alla domanda: perché, bensì a questa: 
da dove? da quale origine? La mitologia non dà mai delle aitia, cause. Essa le dà 
soltanto in quanto le aitia sono delle arcai. Non mere cause, dunque, piuttosto 
materie e condizioni primordiali che non invecchiano, né vengono mai superate, 
bensì fanno sempre originare tutto da sé stesse” (Kerènyi K., 1985).

I fatti mitologici sono le arcai alle quali ogni singola cosa, anche presa 
per sé stessa, risale, per creare se stessa da esse, mentre esse rimangono vitali, 
inesauribili, insuperabili: in un primordiale tempo extratemporale, in una passato 
che, per mezzo di un continuo riconoscersi in ripetizioni, si dimostra eterno.

Attraverso i miti è, pertanto, possibile risalire in modo immediato e senza 
alcuna domanda alle arcai, si fonda lasciandosi reimmergere nel fondamento.

Il mito svolge, in quest’ottica, un’azione riparatrice in quanto media quel 
rapporto con l’inconscio la cui frattura è alla base del malessere dell’uomo di 
oggi. La propria esistenza viene, attraverso il mito, arricchita del sentimento di 
partecipazione cosmica in quanto ricollega alla matrice ultima di ogni cosa.

Bibliografia
Jung C. G., Simboli della trasformazione, in Opere ,Vol. 5, Torino, Bollati Boringhieri 1980.
Jung C. G., Lettere, Roma, Magi 1972.
Jung C. G., Kerenyi K., Prolegomeni allo studio scientifico della mitologia, Torino, Bollati Boringhieri 1972.
Kerènyi K., Gli dèi e gli eroi della Grecia, Vol.I e II, Milano, Garzanti 1985.

Pasqualino Ancona



2 - 2020 17Siracusane

DIONISO.
UNA LETTURA 

Rafael López-Pedraza
giugno 1998

Oggi rifletteremo su alcune immagini della tragedia le 
Baccanti di Euripide. Ma, per prima cosa, permette-

temi di riflettere su due miti predominanti concernenti la 
nascita di Dioniso, poi mi piacerebbe introdurre alcuni 
aspetti della sua psicologia: 

Dioniso come un dio in opposizione ai Titani; 
come un dio delle emozioni; 
come la divinità più repressa della cultura occidentale; 
come la divinità delle donne; 
come la divinità che ha la relazione più forte con la morte.



 2 - 202018 Siracusane

Nella Storia della religione greca, Martin P. Nillson (1961) scrive:

“Attraverso Persefone, la regina del mondo profondo, Zeus ebbe un figlio, Dioniso-
Zagreo. L’intenzione di Zeus era che il bambino avesse il dominio sul mondo, ma 
i Titani lo attirarono verso di loro con dei giocattoli, gli piombarono addosso, lo 
lacerarono in pezzi e divorarono le sue membra, ma Atena salvò il cuore e lo portò a 
Zeus, che lo mangiò, e da questo successivamente nacque un nuovo Dioniso, il figlio 
di Semele. I Titani furono colpiti dalla saetta vendicatrice di Zeus, che li ridusse in 
cenere. Dalle ceneri fu formato un uomo ed egli perciò contiene in sé qualcosa di divi-
no, derivante da Dioniso, e qualcosa di opposto, derivante dai suoi nemici, i Titani”.

Questa era la seconda parte di questo mito Orfico, con Dioniso figlio di Zeus 
e Semele, che fu la base della concezione del dio da parte di Euripide. Questa 
concezione drammatica aveva Dioniso ed i Titani come suoi caratteri centrali: 
due forze personificate – la dionisiaca e la titanica – che sono in opposizione nella 
natura umana. 

È necessario osservare che questa non è un’opposizione nella quale le forze del 
bene vincono di fronte alle forze del male. Essa è una situazione nella quale Dio-
niso è sempre sulla difensiva, sempre fuggente dai Titani, mai scontrandosi aper-
tamente con loro. Dobbiamo realizzare che Dioniso è sempre in ritiro, sempre al 
polo opposto delle forze titaniche storicamente soverchianti. Noi non possiamo 
immaginare Dioniso che combatte per i suoi “diritti”!

C’è una breve storia che ci dice come Dioniso opera al riguardo. Egli passeg-
giava lungo un sentiero quando improvvisamente gli apparvero di fronte un grup-
po di Titani. Essi immediatamente assalirono il dio e tentarono di distruggerlo, 
ma Dioniso trasformò se stesso in un serpente e scivolò dentro dei cespugli. C’è 
una storia più antica nella quale noi vediamo Dioniso che manifesta le sue emo-
zioni paurose: un re assassino della Tracia, Licurgo, cacciava le nutrici di Dioniso 
come se fossero vacche. Il dio bambino, atterrito, scappò e si gettò dentro le 
buche del mare, cercando la protezione della dea Teti che lo trattenne nel suo 
seno mentre piangeva. Lì abbiamo un’immagine di un grande dio in difficoltà 
che sfugge le forze distruttive e cerca rifugio nelle sue stesse emozioni. Più tardi, 
Licurgo fu punito diventando folle. Egli credeva che stava sterminando la vite 
ed uccise suo figlio, tagliando le sue membra. Così, tuttavia, noi non riusciamo 
a vedere niente di eroico nel comportamento di Dioniso, mentre osserviamo che 
può vendicarsi terribilmente.

Walter Otto (2005) disse che Dioniso tra tutti gli dèi greci è il più psichiatrico. 
Il nome Dioniso significa “Figlio di Dio”. Il suo culto era un’esperienza rituale 
centrata sull’epifania di un dio che prende possesso dei suoi adepti. Dioniso era 
concepito sia come la causa che il liberatore della follia. Secondo Platone, la follia 
dionisiaca era una delle quattro divine follie e veniva considerata una fortuna. Per 

Rafael López-Pedraza



2 - 2020 19Siracusane

andare dentro un’esperienza unica, e riuscire ad uscirne di nuovo, permettiamoci 
di credere all’esistenza di una iniziazione alla follia.

La tragedia greca è l’arte dionisiaca per eccellenza. W.B. Stanford, nella Trage-
dia greca e le emozioni (1982), dice che l’arte dei poeti tragici era data dalla capaci-
tà di trasmettere emozioni all’uditorio. E.R. Dodds (1960), nella sua introduzione 
alle Baccanti, descrive le emozioni conflittuali dell’esperienza dionisiaca:

“un misto di esaltazione suprema e di suprema repulsione: è a un tempo sacra ed orri-
bile, compimento e impurità, un sacramento ed una contaminazione lo stesso conflit-
to violento di predisposizione ad attitudini emozionali che percorre tutto il contesto 
delle Baccanti si trova alle radici di tutte le religioni di tipo dionisiaco”.

Questo passo ci spinge a riflettere sull’ambivalenza nelle Baccanti; essa è una 
lezione psichiatrica e dà sostegno anche all’affermazione di Walter Otto che Dio-
niso fra tutti gli dèi è quello più psichiatrico.

Aristotele considerava la tragedia come una catarsi, una purificazione delle 
emozioni. Sembra che abbiamo dimenticato che ciò che chiamiamo emozione 
deve la sua origine alla parola greca pathos, la radice del termine patologia. La 
prospettiva scientifica della medicina moderna tende ad escludere la possibilità 
che ciò che non è vissuto emozionalmente sia espresso sotto forme di malattia, 
diventando patologico. Non solo nella medicina, ma anche nella psicoterapia l’ec-
cesso di teorie, concetti, nozioni e tecniche terapeutiche sono un ostacolo alla 
centratura della pratica nelle emozioni. Il nostro principale interesse nella pratica 
della psicoterapia è precisamente patologia. Stanford (1982) si lamenta che noi 
abbiamo bisogno di un particolare catalogo delle differenti emozioni. Egli attri-
buiva alla dottrina della tragedia greca, un’arte delle emozioni. Ma la lagnanza di 
Stanford è valida anche per la moderna psicoterapia.

La psicologia dionisiaca è fondata sulle emozioni, invitando a vivere la vita 
come fato e conoscenza. Euripide ci introduce in questo stato di conoscenza. 
Nella sua tragedia Alcesti, il coro dice:

“Io ho ricercato in molti libri, ho studiato le speculazioni degli astronomi, ho perse-
guito innumerevoli argomentazioni: ancora non ho trovato niente di più forte del 
fato”. 

Prendo le parole del coro come qualcosa di grande valore, nel senso che la 
psiche è liberata da tutti i suoi fardelli di conoscenza ed argomentazioni; e le 
miserie della vita possono esser viste in termini di destino. Per me, contemplare 
le grandi afflizioni della vita (i complessi paralizzati) come destino, significa una 
conoscenza più profonda.

Dioniso è stato il dio più represso. Stanford (1982), nel suo già menzionato 
libro, diede una visione sintetica della repressione dell’emozione ad opera del 

Dioniso. Una lettura



 2 - 202020 Siracusane

Cristianesimo: dimostrò come i padri della Chiesa repressero l’emozione fin 
dall’inizio, puntualizzando la loro disapprovazione della tragedia. Per esempio, 
Tertulliano condannò il risveglio delle emozioni ad opera della tragedia. Il Cri-
stianesimo fu fondato sulla repressione delle emozioni. È come se Dioniso fosse 
una forza la cui repressione fosse inevitabile. Come Euripide ci disse, egli era già 
represso nella sua patria, Tebe.

Con la repressione del mondo emozionale Dioniso divenne la repressione del 
corpo. Ivan Linfroth, lo studioso americano di Orfismo, dice che il corpo è sem-
pre dionisiaco, cosi che noi possiamo dire che Dioniso è sempre corpo.

In un altro articolo (Pedraza, 2003) ricordai che il tesoro forte da ottenere 
in psicoterapia è l’emozionalità del corpo e ciò ovviamente ha a che vedere con 
Dioniso. Così possiamo dire che c’è un Dioniso già nel nostro corpo che chiede 
di essere contattato, che chiede di dare accesso alla ricchezza delle sue emozioni. 
Non è soltanto attraverso la potenza delle emozioni che Dioniso fa la sua epifania 
nel corpo. C’è qualcosa di più sottile in questa considerazione, affinché egli possa 
apparire in un modo che ha più a che vedere con l’intimità che con i sentimenti 
stessi di un individuo. Con grande discrezione, Dioniso con calma fa conoscere 
che egli è nel corpo.

Dioniso fu adorato principalmente dalle donne. Il suo culto fu essenzialmente 
femminile, un fatto che ci conduce a riflettere sul fatto che arricchì le donne con 
intuizioni che sono oltre la nostra immaginazione odierna. Anche se non possiamo 
sapere che cosa significò l’entusiasmo dionisiaco per quelle donne greche, ciò non 
ci preserva dall’interrogarcene: come il culto le nutrì per mezzo dell’ubriachezza 
e dell’estasi? Possiamo immaginare che le anime di quelle donne fossero riempite 
dall’esperienza dionisiaca. Studiosi, quali E.R. Dodds (2009), chiamano i misteri 
“interventi psichici”. I misteri danno all’anima una dimensione di esperienza re-
ligiosa e l’esperienza religiosa di Dioniso significa sentire se stessi nel corpo; nella 
specifica emozione del momento l’individuo fa esperienza. Noi possiamo avere 
una nozione di ciò che l’esperienza dionisiaca ha significato per le donne greche 
quando osserviamo la sua epifania in una donna moderna.

Permettetemi di illustrare ciò per mezzo di due sogni di una donna Venezue-
lana di 52 anni, sposata, con tre bambini. 

Il suo sogno iniziale era che “ella si trovava sola in un deserto con soltanto una 
piccola brocca mezza piena di acqua. In tutto lei aveva una piccola porzione di acqua 
che non era poi tanta”. 

Il sogno dimostra una psiche in uno stato molto precario. 
Nel secondo sogno, “lei era vestita di bianco e danzava scalza in estasi per miglia 

e miglia”. 
Questa è un’immagine molto precisa di una menade, la fedele seguace di Dio-

niso, in uno stato di possessione dionisiaca. La parola Menade deriva da mania, in 

Rafael López-Pedraza



2 - 2020 21Siracusane

questo contesto significa una condizione di possessione. Vedo la psiche di questa 
donna come appartenente ad un essere assetato di Dioniso. Fuori dalla sua sof-
ferenza arriva un’estasi dionisiaca come rimedio per la sua aridità e desolazione.

Sembra che, per mezzo di Dioniso, una donna si ponga nei confronti della sua 
sofferenza in un modo molto speciale. Questa connessione le dà una realizzazione 
corporea per mezzo della quale il dio procura un’esperienza estatica. 

Ci sono alcuni autori che confondono l’esperienza dionisiaca con l’isteria. Ma, 
l’Isteria, come Niel Micklem dimostra nel suo libro Sull’Isteria (1995), ha a che 
vedere con complessità differenti. Realmente, l’Isteria è la mancanza del corpo, 
e dal momento che la possessione dionisiaca è un’esperienza corporea unica, noi 
possiamo perciò anche dire che l’Isteria, nell’essere anche archetipica, c’è sempre.

Vi ricordate del racconto Orfico della nascita di Dioniso? Quello nel quale 
Dioniso era il figlio di Zeus e Persefone, la regina del mondo sotterraneo? Questo 
mito era probabilmente in un frammento di Eraclito: “Dioniso ed Ade erano la 
stessa Cosa”, un’affermazione che dà a Dioniso una forte connessione con la mor-
te. Prima, feci menzione a Dioniso come ad un dio dell’iniziazione. Negli studi 
Junghiani c’è una tradizione in relazione alla psicoterapia e alla morte. Durante il 
mio periodo Zurighese, più di 30 anni fa, incontrai molte persone anziane la cui 
psicoterapia rappresentò una preparazione alla morte. Possiamo immaginare dif-
ferenti modi di concepire la morte in relazione ai differenti dèi e dee. L’immagine 
del dopo-vita o della trasmigrazione dell’anima, per esempio, non appartiene a 
Dioniso. Direi che nel caso di Dioniso la morte ha un’immediatezza, essa è vissuta 
nel presente, nel qui ed ora, la sua presenza nell’immaginazione nutre l’anima. La 
morte è l’emozione più forte e così, naturalmente, nutre l’anima al massimo.

Euripide scrisse le Baccanti in età avanzata, quando era in esilio volontario in 
Macedonia, dove i riti dionisiaci erano certamente più primitivi che in Atene dove 
le emozioni erano contenute nel rituale del teatro. 

Le Baccanti iniziano con l’ingresso di Dioniso. Le regie sceniche lo descrivo-
no con una corona di edera, un tirso nella mano e un drappo di pelle fulva sul 
suo corpo. Ha una capigliatura fluente ed una giovanile e piuttosto femminile 
bellezza. L’attenzione dello spettatore è attratta dalla sua androginia. Dobbiamo 
considerare che, per i Greci, Dioniso rappresentava il compimento della cultura 
greca. Nillson (1961) dice che all’inizio Zeus intendeva dare a Dioniso il dominio 
sul mondo, la qualcosa significherebbe dirigere la psiche. Ciò ci suggerisce una 
pausa per pensare.

Tornando alla tragedia, Dioniso procede per introdurre se stesso: egli è il figlio 
di Zeus e sua madre è Semele, nella tragedia la figlia di Cadmo. Dioniso è venuto a 
vendicarsi sulle sorelle della madre perché invidiose della sua nascita. Egli ci dice 
che ha condotto alla follia le sorelle della madre facendole contorcere con la loro 
invidia per la realtà della sua nascita. L’invidia è un’emozione, cosicché fin dall’i-

Dioniso. Una lettura



 2 - 202022 Siracusane

nizio della tragedia noi siamo nel regno delle emozioni e della follia. Dioniso dice:

“Pertanto io ho condotto quelle stesse sorelle alla follia, ho sbattuto a loro con fragore 
le porte, la loro casa adesso è la montagna, i loro spiriti sono andati via. Ho fatto 
nascere in loro l’emblema dei miei misteri”.

Dioniso dichiara molto chiaramente che egli si vendica nel far possedere ai 
trasgressori la sua stessa follia.

Così, noi possiamo differenziare la follia rituale dell’iniziazione dalla follia che 
il dio induce o cura, dalla follia della vendetta, con la quale egli genera negli im-
possessati la distruzione. La tragedia mostra questi due tipi di follia ed è molto 
importante capire la loro differenza mentalmente, perché è centrale per la nostra 
comprensione della psicologia dionisiaca.

In questo primo discorso, in tre righe che fanno un’immagine, Dioniso intro-
duce il principale protagonista mortale della tragedia: Penteo, il figlio della sorella 
più anziana, Agave, al quale Cadmo ha dato il suo trono. E nelle stesse tre righe, 
Dioniso, in una scena piena di emozione, esprime molto chiaramente la sua gelo-
sia – la vecchia gelosia degli dèi nella sua versione dionisiaca.

“D: Egli (Penteo) è un combattente di fronte agli dèi, mi ignora, mi esclude dalle 
libagioni, non mi nomina mai nelle preghiere. Perciò lo dimostrerò a lui e a tutti i 
Tebani che sono un dio”.

Dioniso esce ed il coro entra. Esso è composto da Baccanti, menadi, donne la 
cui vita è caratterizzata e principalmente passata nel culto di Dioniso. Compaiono 
sulla scena danzando, muovendosi al ritmo di flauti e tamburi. Esse hanno anche 
il capo coronato da corone di edera, sono vestite con tuniche bianche e trasporta-
no il tirso. Danzano leggermente, muovendo i loro corpi lentamente.

Il coro canta che esse vengono da lontano, dalla montagna sacra:

“Coro: Noi corriamo con il dio della risata; Il lavoro è il gioco ed il tedio è dolce, ed 
il nostro canto richiama Bacco!”

Evidentemente, non provano stanchezza. Danzando senza fatica apparivano 
anche nel sogno della donna Venezuelana.

La guida il lavoro è il gioco ed il tedio è dolce ci conduce alla impresa psichica 
della donna dionisiaca e compete alla sua alchimia dell’anima. È un paradosso, 
simile ad una “dolce sofferenza”, “una lieve ferita”, come la riuscita finale dell’o-
pus alchemico di Sir George Ripley. Tenterò di assimilare la dolce sofferenza ad 
una consapevolezza che è in qualche modo capace di integrare e di trasformare 
la sofferenza in un’esperienza dell’anima. Torniamo indietro ai Titani per un mo-
mento: la dolce sofferenza è in contrasto con la sofferenza titanica, che è vuota, 

Rafael López-Pedraza



2 - 2020 23Siracusane

esistenziale, ripetitiva senza alcuna possibilità di riflessione e di consapevolezza. 
In seguito, in una scena molto movimentata, Tiresia, un vecchio veggente cie-

co entra e si fa strada verso la porta del palazzo di Penteo e bussa. Cerca il suo 
vecchio amico Cadmo e lo chiama, dicendo:

“Sono un uomo vecchio ed egli è ancora più vecchio. Ma noi concordammo di munirci 
di bastoni di Bacco e coprirci con accarezzanti pelli, e portare ghirlande di virgulti di 
edera”.

I due vecchi amici si vestono come lo stesso Dioniso per ottenere facilmente 
di partecipare ad un’orgia che a quei tempi aveva il significato di un rituale reli-
gioso. Tiresia rappresenta l’innata saggezza e divinazione, mentre Cadmo, padre 
di Semele, la madre di Dioniso, rappresenta la tradizione. Cadmo e Tiresia pro-
gettano di celebrare Dioniso nelle montagne. Essi decidono di andare a piedi, di-
mostrando un’energia dionisiaca in età avanzata. Questi due vecchi uomini sono 
rappresentativi della psicologia di un’età avanzata che si abbandona a Dioniso 
ed il mio più intimo interesse consiste nell’approcciare l’età antica all’interno del 
regno archetipico di Dioniso. Cadmo dice: “Io potrei battere suolo tutta la notte e 
tutto il giorno anche, senza stancarmi”. La danza dionisiaca, la danza che cura la 
rigidità dell’uomo anziano e lo connette alla sua depressione. La danza può esser 
considerata come un’immagine dionisiaca interna dell’anima e del corpo. Nel 
mio commento alla “Teoria e gioco del Duende di Garcia Lorca” (2005), io feci 
menzione ad una vecchia signora che vinse la ricompensa in una competizione 
di flamenco stando semplicemente in piedi e ruotando il suo corpo. Per quanto 
io ne sappia, la moderna psicologia non ha dibattuto o esplorato le possibilità di 
Dioniso nell’età avanzata. Dioniso è stato più che altro correlato alla tradizione 
del beone e sessuale Bacco. Una delle mie intenzioni è quella guardare oltre l’im-
magine distorta di Dioniso e liberare quegli elementi della sua immagine che per 
me sono preziosi per una psicologia del profondo.

Le distorsioni ombrose dell’immagine di Dioniso rendono tutto ciò difficile 
per una persona anziana quando ciò è quello di cui hanno massimamente bisogno.

Penteo ora fa la sua prima apparizione nella scena, accompagnato dalle sue 
guardie. Dà l’impressione di un tiranno che dirige con il potere militare. Pos-
siamo scorgere più in là che ha tratti titanici pronunciati. Una combinazione di 
tirannia e di titanismo induce una repressione del lato dionisiaco della vita. Egli 
non può né rispettare né differenziare le caratteristiche dionisiache e cadere nella 
confusione tipica di mescolamento degli archetipi quando dice: “Sono sacerdo-
tesse menadi, se ti fa piacere, Afrodite soppiantò Bacco nel loro rituale”. Ogni con-
fusione merita una discussione. Penteo rappresenta la parte titanica della natura 
umana in opposizione a Dioniso. Egli è un tipico tiranno che rappresenta la forza 
di una istituzione repressiva, cosicché la prima cosa che gli capita è di confondere 

Dioniso. Una lettura



 2 - 202024 Siracusane

il culto dionisiaco con quello di Afrodite, una dea alla quale era anche attribuita la 
divina follia. Dobbiamo dar credito ad Euripide nel rivelare questa confusione 25 
secoli fa, una confusione che si è ripetuta continuamente nella nostra storia. Visto 
che è così difficile se non impossibile capire il dio della follia, egli è stato ridotto 
a sessualità. Alla fine del XIX secolo, quando i pionieri della moderna psicologia 
esploravano il campo delle nevrosi e delle psicosi, la prima cosa che gli succedeva 
era di attribuire una causa sessuale. Possiamo congetturare che il richiamo della 
psicologia e la fissazione sulla sessualità è una via inconscia per evitare Dioni-
so. Dobbiamo differenziare i due regni archetipici, quello di Dioniso e quello di 
Afrodite, quantunque Euripide dimostri che essi possono essere sempre confusi, 
quando il coro di menadi canta la preghiera di Afrodite, un canto che viene fuori 
dai loro corpi e dalle loro emozioni dionisiache:

“Oh per iniziare l’isola di Afrodite, Cipro, prendimi. Oh Bromio, prendimi ed ispira 
risata e venerazione! Qui siano benvenuti la nostra sacra seduzione e l’estasi; qui la 
gentile banda delle Grazie ha la sua casa, ed il dolce desiderio”.

Qui Euripide descrive una qualità della sessualità di Afrodite, e si capisce che 
è una sessualità vissuta e gustata in un corpo dionisiaco. L’immagine delle Bac-
canti getta un po’ di luce nella confusione riguardante la sessualità, perché evi-
dentemente essa esiste nei tempi pagani e, come abbiamo visto, è pertinente alla 
repressione di Dioniso. Penso che non siamo lontani dal vero se diciamo che, nel-
la moderna psicologia la sessualità è stata discussa con un Io titanico, che ci porta 
lontano dall’immagine di Euripide: la menade che arde di desiderio sessuale e che 
sperimenta la sessualità nel suo corpo dionisiaco.

Penteo giura di distruggere Dioniso. Poi avvisa Tiresia e Cadmo e grida loro 
sarcasticamente:

“Che guardi! Un altro miracolo! Li è Tiresia il Profeta – coperto di una pelle fulva; 
e il padre di mia madre – una Baccante con un bastone di finocchio! Bene, c’è uno 
spettacolo Per ridere!”

Tiresia replica: 

“... La tua lingua sciolta promette saggezza; ma il contenuto del tuo dire è ignorante. 
Potere ed eloquenza in un uomo ostinato formula folle!”

E Tiresia fa una precisa diagnosi dello stato mentale di Penteo, dicendo:

“Oh uomo temerario! Non sai cosa dici. Prima, tu eri sbilanciato, ora sei folle”.

Nel mio articolo sul titanismo (1987), io ebbi l’opportunità di discutere l’em-
pio, inflazionato e folle “blah, blah, blah” tipo di retorica come essenza di un 

Rafael López-Pedraza



2 - 2020 25Siracusane

tratto titanico.
Tiresia tenta di persuadere Penteo a abbandonare l’idea di distruggere Dio-

niso e in un lungo discorso che tocca simboli che stanno all’origine della cultura 
occidentale, tenta, senza successo, di calmare l’animo di Penteo:

“Negli affari umani: per prima cosa, Demetra, la stessa dea è anche la Terra; dalle 
il nome che preferisci e lei soddisfa il genere umano con alimenti solidi. Dopo di lei 
viene Dioniso, il figlio di Semele; la benedizione che lui procurava e dava agli uomini 
è la controparte del pane: il chiaro succo della grappa. Quando i mortali bevono a sa-
zietà vino, le sofferenze della nostra stirpe sono banalizzate, ogni fastidio quotidiano 
viene dimenticato nel sonno. Non esiste altra cura per la tristezza”.

Tiresia esprime la profonda verità del pane e del vino attribuite rispettiva-
mente a Demetra e a Dioniso. Essa è una verità di tale grandezza che lo stesso 
Cristianesimo usò il pane ed il vino per esprimere i misteri dell’Eucarestia. Ad un 
altro livello tenendo in mente l’innata ambivalenza in relazione a Dioniso, che per 
Tiresia è una benedizione, per qualcuno potrebbe anche essere una maledizione, 
e noi siamo all’interno della follia dell’inclinazione. In ogni caso, bere un bicchie-
re di vino dà l’accesso più immediato a Dioniso nel corpo.

Ora veniamo alla parte finale delle Baccanti. Dopo tutti i precedenti, l’imma-
gine dei riti dionisiaci viene portata per mezzo della relazione di un pastore con 
il vino, quello che dà un sorso alle gazzelle e ai cuccioli di lupo e, per finire, la 
sanguinosa orgiastica scena di lacerazione a pezzi delle vacche e dei tori.

Poi si arriva ad un dialogo tra Dioniso e Penteo, durante il quale Dioniso gra-
dualmente si impossessa dell’inflazionato Penteo nel preparare la sua distruzione. 
È ironico osservare Dioniso che insiste affinché Penteo si vesta come una donna 
in modo da poter spiare le attività delle donne nelle montagne. Noi osservammo 
già come il macho Penteo disprezzò l’androginia di Dioniso, ora egli stesso è stato 
posto nel ruolo di un travestito.

Ma, il mio interesse principale ora è quello di mettere in rilievo la differenza 
tra i seguaci di Dioniso, come il coro recita:

“Oh per lunghe notti di culto, gaio con pallido barlume di piedi danzanti, con il capo 
agitato in alto verso l’aria umida, piacere misterioso e dolce! E quelle che sono to-
talmente possedute da lui, come Agave in un momento smembrò suo figlio, Penteo. 
Agave era piena di bava alla bocca; i suoi occhi roteanti erano feroci, non ragionava, 
ma posseduta da Bacco, non poneva attenzione a lui (suo figlio). Afferrava il suo 
braccio sinistro tra il polso ed il gomito, collocava il suo piede sopra le sue costole, e 
strappava il suo braccio della spalla…”

Probabilmente l’intenzione di Euripide con le Baccanti era quella di insegnare 
qualcosa agli individui Ateniesi circa la follia.

Dioniso. Una lettura



 2 - 202026 Siracusane

Dioniso era il dio del vino, della tragedia e della cultura. Sembrerebbe che 
un compito centrale sia quello di capire qualcosa della follia. Il grande teatro ha 
sempre fornito una riflessione sull’umana follia. Nelle Baccanti, Dioniso escogita 
la morte e la distruzione di Penteo ad opera delle stesse mani della madre. Pos-
siamo dire, in sintesi, che la trama della tragedia è quella di una madre che uccide 
suo figlio perché rifiuta di venerare Dioniso. Mi sembra che uno dei più validi 
messaggi di questa tragedia scritta da Euripide in età avanzata, sia rappresentato 
dal fatto che l’età avanzata è il tempo della vita per capire Dioniso e la tragedia. 
In età avanzata, la tragedia è inevitabile. Dopo che Dioniso ha mietuto le sue pu-
nizioni sulla Casa di Cadmo, Euripide pone Cadmo nel doloroso ruolo di essere 
lo psicoterapeuta di sua figlia. Questa è una scena molto commovente, nella quale 
assistiamo di nuovo alla psicologia dell’età avanzata, ma questa volta nei termini 
del suo orrore e della sua tragedia. Attraverso la sua tragica consapevolezza, egli 
porta Agave a riflettere sulla sua follia e sulle sue terribili conseguenze:

“Vieni qui. Per prima cosa volgi il tuo sguardo a quella via. Guarda il cielo... Ti appare 
sempre la stessa scena, o è cambiata?
Agave: Si, ora è più chiaro di prima, più luminoso.
Cadmo: Ed il disturbo del tuo pensiero è ancora li? … e di chi è il capo che tieni nelle 
tue braccia? guarda dritto ad esso. Guardare non è un grande compito”.

E dopo Agave guarda ed inizia ad urlare e Cadmo la porta dentro una piena 
consapevolezza di ciò che lei ha fatto mentre era posseduta, ed allora dice: “Dio-
niso ci ha distrutto. Ora capisco”.

Quando Cadmo deve fare i conti con il suo futuro come esiliato, tutto ciò che 
può dire è: “Abbi pieta di noi, Dioniso”.

Thomas Rosenmayer (2012), uno studioso classicista, dice che alla fine delle 
tragedie come Alcesti, Ippolito, e le Baccanti, l’uditorio lascia il teatro in un “pro-
duttivo stato di perturbazione”. Io sento che le emozioni dominanti risvegliate 
dalle Baccanti erano pietà per la casata di Cadmo e per il suo destino, e la paura 
per la mancanza di pietà e per l’orripilante vendetta di Dioniso, Euripide aveva 
una strana religiosità ed il suo animo oscillava facilmente tra la razionalità e l’irra-
zionalità. Come un creatore di immagini, egli potrebbe foggiare la sua immagine 
con cura razionale o foggiarla irrazionalmente e con un impatto talmente schiac-
ciante che non lascia margini per la speculazione. La sua poesia è, forse, il più 
grande esempio della bipolarità, paradossalmente, andante da una parte all’altra. 
Come la tragedia dice: 

“Dioniso, nella sua completa natura di Dio, il più terribile, talvolta il più gentile, per 
l’umanità” 

Il clima emozionale della tragedia è reso possibile dalla sua concezione del 

Rafael López-Pedraza



2 - 2020 27Siracusane

comportamento degli dèi come non pertinente ai disegni razionali dei mortali; 
ed era questa concezione che ha permesso che egli fosse il più tragico dei poeti 
tragici. Possiamo apprendere da Euripide, noi che viviamo in tempi nei quali non 
c’è una consapevolezza tragica degli eventi mondiali, né una visione emozionale 
tragica della gente che viene da noi a cercare un aiuto psicoterapeutico.

Bibliografia
Dodds E.R., Introduction in Euripides, Bacchae, Oxford, University Press, 1960.
Dodds E.R., I greci e l’irrazionale, Milano, BuR, 2009.
Euripide, Tutte le tragedie, Roma, Newton Compton, 1991.
Micklem N., The Nature of Hysteria, London, Taylor &Francis Ltd, 1995.
Nilsson M.P., Religiosità greca, Firenze, Sansoni, 1961.
Otto W., Dioniso. Mito e culto, Genova, Il nuovo melangolo, 2005.
Pedraza R.L., Hermes e i suoi figli, Bergamo, Moretti &Vitali, 2003.
Pedraza R.L., Sul duende. In margine a Teoria e gioco del duende di Federico García Lorca, in Aa. Vv., L’anima 

appassionata, a cura di Francesco Donfrancesco , Bergamo, Moretti &Vitali, 2005.
Pedraza R. L., Sul Titanismo. Un incontro tra la Patologia e la Poesia, in rivista L’Immaginale, 8, anno 5, 1987.
Rosenmeyer T.G., The masks of tragedy: essay on six Greek dramas, Austin, University of Texas Press, 1963.
Stanford W.B., Greek Tragedy and the Emotions, Princeton, 1982.

Dioniso. Una lettura





2 - 2020 29Siracusane

IDENTITÀ E RICONOSCIMENTO NE 
LE BACCANTI DI EURIPIDE

Maurizio Nicolosi

Riassunto
Nella tragedia, il conflitto tra ragione e follia mostra la domanda radicale e 
decisiva: qual è la verità?
La tragedia racconta e drammatizza antiche storie mitiche. La storia moderna 
è la storia del dominio della coscienza. La coscienza si è dilatata, ma il mito ha 
perso il suo valore. Comprendere la dimensione mitica significa trovare altri 
significati e nuove strade.
Così la coppia mitologica Penteo/Dioniso simboleggia la duplicità della coppia 
analitica e la necessità di affrontare le sfide della contemporaneità.

Abstract
In the tragedy, the conflict between reason and madness shows the radical and 
decisive question: what is the truth?
The tragedy recounts and dramatizes ancient mythical stories. The modern 
history is the story of the dominance of consciousness. Consciousness has ex-
panded, but the myth has lost its value. Understanding the mythic dimension 
means finding other meanings and new ways. 
So the mythological couple Pentheus/Dionysus symbolizes that duplicity of the 
analytic couple and the need to address the challenges of cultural change.

Resumè
Dans la tragédie, le conflit entre la raison et la folie montre la question radicale 
et décisive : quelle est la vérité?
La tragédie raconte et met en scène d’anciennes histoires mythiques. L’histoire 
moderne est l’histoire de la domination de la conscience. La conscience s’est 
dilatée, mais le mythe a perdu de sa valeur.
Comprendre la dimension mythique, c’est trouver d’autres significations et de 
nouvelles voies.
Ainsi, le couple mythologique Penthéus / Dionysos symbolise la duplicité du 
couple analytique et la nécessité de faire face aux défis de la contemporanéité.

La tragedia attica, la cui origine remota è ancora og-
getto di ipotesi controverse, era nata con il concorso 

di due novità assolute: la narrazione di una vicenda epica 
per mezzo della voce diretta dei protagonisti e la rappre-
sentazione di un mito come se si svolgesse nel presente, 
favorendo, attraverso l’attualizzazione, l’identificazione 
degli spettatori e la purificazione catartica delle emozio-
ni. Il mito, reso così attuale, assumeva valore universale, 
rappresentava, in maniera paradigmatica, la tragicità della 
vita umana, consentiva all’uomo di comprendere di più 
se stesso. Lo stesso protagonista della narrazione antica, 



 2 - 202030 Siracusane

prima ipostatizzato nella sua dimensione eroica, diventava personaggio teatrale 
vitale, ambiguo, sfaccettato, preda delle passioni, interpellato nella libertà, ma 
nello stesso tempo soggetto a forze superiori che ne orientavano il destino; era 
libero di scegliere e, nello stesso tempo, abitato da un copione già scritto. 

È questo il contenuto essenziale della condizione tragica, che ha affondato 
sempre le radici su un conflitto inconciliabile (tra libertà e necessità, tra volontà e 
destino, tra legge e coscienza morale). Semmai il conflitto dovesse essere risolto, 
il tragico sarebbe destinato a scomparire (Goethe). Apparentemente inchioda-
ta all’immutabilità degli eventi governati dal Fato, la rappresentazione tragica, 
piuttosto che risolvere il dramma dell’uomo in rassegnato cinismo, muoveva le 
proiezioni emotive degli spettatori verso una realtà altra, per cui la tragedia attica 
non può essere guardata come disincantata rappresentazione del limite e dell’im-
potenza umana, bensì come tensione verso il sublime, il superiore, l’eterno.

Una scultura del primo secolo a.C., esposta al Louvre, ci mostra il volto di 
Euripide; la riproduzione, pertanto, è probabilmente lontana dai reali lineamenti, 
ma assai prossima alla realtà psicologica dell’uomo: il viso emaciato e rugoso, con 
una piega, amara, della bocca che ben si adatta a una personalità che i contempo-
ranei avevano descritto come scortese, solitaria e misogina.

La partecipazione di Euripide alla vita politica era stata, infatti, di modesta 
rilevanza, soprattutto se paragonata alla carriera ginnico-sportiva più intensa e 
all’impegno civile ricco di gratificazioni di un greco di successo. Eppure, in molte 
delle sue tragedie aveva fatto riferimento alle vicende del suo tempo: quel tempo 
segnato dal massimo splendore dello stato ateniese e dal successivo, inesorabile, 
declino. Atene, infatti, subiva l’onda lunga del cambiamento determinato dalle 
guerre persiane che, tra il 490 e il 479 a.C., avevano visto l’imponente mobili-
tazione del mondo medio-orientale e nord-africano contro l’Ellade. Gli eserciti 
e le navi comandati da Dario e, dopo di lui, da Serse, erano stati sconfitti, tutto 
sommato, con un contributo contenuto di vite umane tra i greci. Le battaglie ter-
restri e navali di Maratona, di Capo Artemisio, di Platea, di Salamina, insieme al 
formidabile sacrificio di resistenza delle Termopili sono vicende storiche entrate 
di diritto nella leggenda e nell’immaginario collettivo dei popoli d’occidente. Il 
prezzo più alto sarebbe stato pagato su un altro piano e più tardivamente: la crisi 
della idea stessa di polis e, con questa, la lenta, progressiva e inesorabile trasfor-
mazione della identità culturale greca per l’inevitabile ibridazione con il mondo 
barbarico.

Forse per il carattere ombroso e scarsamente incline alle relazioni sociali, forse 
per lo strenuo esercizio di una razionalità critica aliena da mediazioni “diploma-
tiche”, forse per un malcelato ateismo che lo rendeva prossimo a quell’accusa di 
empietà che qualche anno più tardi avrebbe portato a morte Socrate, Euripide 
aveva goduto della stima dei filosofi, meno di quella dei politici, e meno ancora 

Maurizio Nicolosi



2 - 2020 31Siracusane

aveva beneficiato della popolarità degli altri tragediografi, Sofocle ed Eschilo, 
fino ad esser fatto segno di ironica svalorizzazione da parte di Aristofane stesso 
che, ne Le Rane, ne aveva fatto un rozzo promotore di nuovi costumi. Solo dopo 
la morte, e con il determinante contributo di Aristotele, la fama del tragediografo 
si sarebbe accresciuta e diffusa, traguardando il posto di assoluto rilievo nella 
storia della letteratura e del teatro di tutti i tempi.

I contemporanei, invece, non riuscirono a coglierne la portata rivoluzionaria. 
Rispetto alle opere degli altri tragediografi, quelle di Euripide risultavano forte-
mente innovative, sia sotto il profilo drammaturgico per l’attenzione portata ai 
sentimenti, dei quali erano analizzati natura ed evoluzione, sia per la sperimen-
tazione tecnica orientata alla ricerca di nuove soluzioni drammatiche, sia per il 
realismo della narrazione che affrancava i protagonisti dalla risolutezza e dalla 
unidimensionalità dei drammi più antichi per consegnarli a problematicità, ad 
ambiguità, a insicurezza.

Euripide scrive le Baccanti tra il 407 e il 406 a.C., quando, anziano, è ospi-
te alla corte di Archelao, Re di Macedonia e suo sostenitore. Non ne vedrà la 
rappresentazione che, postuma, sarà curata da Euripide junior, un figlio o, più 
probabilmente, un nipote, e che vincerà la competizione delle Grande Dionisie 
del 403 a.C.. 

Personaggio centrale della tragedia è Dioniso. Fatto unico nel novero delle 
32 composizioni tragiche a noi pervenute, il ruolo del protagonista è affidato a 
un dio, e proprio a quel dio che, secoli dopo, sarà indicato da Nietzsche come il 
patrocinatore e l’ispiratore dell’arte tragica.

Dioniso, sotto le spoglie di uno Straniero accompagnato da uno stuolo di don-
ne asiatiche, viene a Tebe, patria materna, per diffondere il culto di se stesso. 
Tebe è stata fondata dal vecchio Cadmo e, quando inizia la vicenda, è governata 
dal giovane re Penteo, figlio di Agave, una delle figlie di Cadmo. Un’altra figlia 
di Cadmo era stata Semele. Questa, fecondata da Zeus, notoriamente aduso a 
scappatelle extraconiugali sotto mentite spoglie con donne mortali dalle quali 
generava Eroi, si era stancata delle umiliazioni patite da parte dalle sorelle che 
ne disprezzavano la condizione di madre nubile, e si era risolta a chiedere che il 
padre del bambino che portava in grembo le si manifestasse nella sua realtà divi-
na, facendosi riconoscere e riconoscendo lei quale sposa e madre. Ma la vista del 
sommo nume non è sostenibile dallo sguardo umano, per cui la folgore si abbatte 
su Semele e la sua casa, provocando un incendio immane. Hermes fa appena in 
tempo a togliere il bambino dal ventre della donna morente e lo annida dentro la 
coscia di Zeus, completandone la gestazione lontano dallo sguardo di Era gelosa. 

Ma a Tebe le altre figlie di Cadmo avevano insistito nel non credere alla storia 
dell’amore della sorella con Zeus, diffamandone la memoria con il sostenere che 
essa venne folgorata da Zeus a motivo della menzogna della millantata paternità. 

Identità e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide



 2 - 202032 Siracusane

Per questo Dioniso, figlio di quell’amore, le aveva rese folli, e di una follia mali-
gna. Menadi invasate, le zie di Dioniso e le altre donne tebane vagano adesso sul 
monte Citerone e, possedute dal dio, corrono ritualmente da un capo all’altro, 
danzano accompagnate da musiche orgiastiche e assordanti, allattano i cuccioli 
degli animali trascurando i propri bambini, si cibano di carne cruda.

Anche il vecchio Cadmo e il coevo amico Tiresia sono irretiti dal fascino del 
dionisismo e, abbigliati da baccanti con pelli di daino, ornamenti femminili e 
ghirlande di fiori sul capo, allucinano una ritrovata giovinezza e, tirso alla mano, 
si apprestano alla danza.

È una pausa da apparente commedia, brevissima. La tragedia riprende subito 
il campo. Penteo ha fatto arrestare lo Straniero, accusandolo di essere un millan-
tatore che vuole solo adescare le donne, e Dioniso, docilmente, si lascia condurre 
in carcere, rispondendo, con disarmante candore, all’interrogatorio. Il dubbio, 
tragicamente, si insinua nello spettatore: Penteo è davvero sagace ed equilibrato 
monarca? Dioniso è davvero un diabolico ammaliatore di genti? Chi è veramente 
saggio? E chi è fuori di senno? Penteo si irrigidisce e ordina una restrizione severa 
dello Straniero. Ma è cosa vana! Dioniso si libera mentre le guardie carcerarie, 
inconsapevoli di cosa sia avvenuto, continuano a infierire stolidamente contro un 
toro che ha preso il posto del dio in catene. 

Penteo, furibondo, incontra per la seconda volta Dioniso, ma, più che per 
l’evasione dello Straniero, è adirato per le notizie giunte circa gli eccessi innomi-
nabili che la madre Agave e le altre donne tebane stanno compiendo sul monte. 
Dioniso coglie immediatamente, sotto la maschera della limpida razionalità anti-
superstiziosa di Penteo, l’Ombra, junghianamente intesa, nel morboso desiderio 
di scoprire, violandoli, i segreti di un culto misterico; e tende la sua trappola, invi-
tandolo ad andare sul monte per verificare con i propri occhi, piuttosto che fidar-
si delle riportate dicerie. La resistenza è presto vinta, e Penteo si lascia convincere 
a rinunciare, seppure provvisoriamente, alla propria identità, per travestirsi da 
donna baccante e salire sul Citerone. 

Il climax della tragedia è stato raggiunto. Il Messo e il Coro raccontano cosa è 
accaduto, giacché nella tragedia attica i fatti cruenti sono solo raccontati e com-
mentati dai personaggi. Arrivato sul Citerone in abiti femminili, Penteo è stato 
sistemato in cima a un albero per poter meglio osservare i rituali, ma, scorto dalle 
Menadi, viene tirato giù quindi smembrato e decapitato. La stessa madre Agave, 
pensando di avere a che fare con un animale sacrificato, ne ha messo la testa sopra 
una picca che porta in giro a guisa di trofeo. Toccherà a Cadmo accompagnare la 
figlia nella progressiva remissione del delirio e dell’allucinazione, e nell’accetta-
zione della verità atroce. Poi, con lei, partirà in esilio.

Nelle espressioni più elevate del genio umano, il riscontro di tematiche molte-
plici e profonde che interrogano l’esistenza personale e collettiva è fatto abituale. 

Maurizio Nicolosi



2 - 2020 33Siracusane

Ne le Baccanti il conflitto tra ragione e follia, peraltro ricorrente nelle tragedie 
euripidee, adombra la domanda più radicale e decisiva che interpella lo spetta-
tore, e lo irretisce nel gioco continuo dello scambio e del ribaltamento: qual è la 
verità? Chi ne è il portatore? In maniera sorprendente, nell’interrogatorio che 
Penteo muove a Dioniso viene anticipata di qualche secolo la domanda “Quid est 
veritas?” che al più illustre degli imputati sottoposti a un processo sarà rivolta nel 
Palazzo del Proconsole di Gerusalemme.

E, come Cristo, anche Dioniso, nel Prologo dell’opera, chiede, a suo modo, 
il riconoscimento della propria genealogia. È un passaggio inevitabile e cruciale, 
poiché la domanda irrinunciabile sulla personale identità si lega indissolubilmen-
te alla domanda sulla propria appartenenza, risolvendo il “Chi sono io?” nel “Di 
chi sono io?”. 

Per Dioniso l’interrogativo è particolarmente impellente. Essere il figlio di un 
dio e di una donna mortale costringe a muoversi tra gli uomini e gli dèi senza una 
identità precostituita, obbligato a traguardarla attraverso la manifestazione di sé e 
attraverso il riconoscimento da parte dell’Altro. Dio non olimpico, ma di strada, 
nomade e viaggiatore (un po’ come il suo educatore e istruttore Hermes), Dioniso 
deve fare i conti con la condizione della doppia nascita, da Semele e da Zeus. 

Nell’epoca arcaica segnata dalla precarietà della vita umana e dalla esperienza 
diffusa di appartenenze non certe o chiare, i popoli avevano risposto all’insop-
primibile esigenza strutturando e istituzionalizzando cerimoniali di iniziazione 
che ritualizzavano, appunto, la seconda nascita, risolvendo l’angoscia primigenia 
e consentendo, con il passaggio all’età adulta, l’inserimento a pieno titolo con 
attribuzione di ruolo, al gruppo sociale di riferimento.

Quando il riconoscimento non ha luogo, il dramma della ricerca di identità 
diventa azione tragica fortemente impregnata di violenza, che, qualche volta, si 
muta nel percorso amartico che si conclude nel carcere, nell’istituto psichiatrico, 
nell’obitorio. Ed è un’azione a due, che coinvolge sia chi vuole essere ricono-
sciuto, e non riesce, sia chi è chiamato a riconoscere, ma non può o non vuole. 
Facilmente, vengono alla mente i drammi di molti adolescenti dalle famiglie pre-
cocemente disgregate o i faticosi percorsi identitari dei figli adottivi. 

La violenza selvaggia e incontrollata delle Menadi non è la punizione per il 
mancato riconoscimento del dio, ma ne è la personificazione, la rappresentazione 
drammatica: il non-riconoscere è esso stesso violenza, come, ancora oggi, il più 
disincantato e superficiale sguardo sulla contemporaneità può cogliere.

Ma come è possibile il riconoscimento di Dioniso quando questi si manifesta 
come Straniero che viene da Oriente? Come dire: è possibile davvero il riconosci-
mento quando l’Altro sembra così totalmente altro? La questione si risolve nella 
comprensione e nell’accettazione del fatto che il riconoscimento è essenzialmente 
la comprensione e l’accettazione dell’Altro-in-noi: Ombra, personale o collettiva 

Identità e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide



 2 - 202034 Siracusane

che sia, aspetto controsessuale (Animus e Anima), perturbante (Unheimliche) di 
freudiana memoria, che è estraneo e familiare allo stesso tempo. Il riconoscimen-
to diventa così l’espressione più alta della identità personale, accettazione profon-
da della uguaglianza e della diversità. 

Nella tragedia, Dioniso e Penteo sono cugini, ed Euripide ce li presenta come 
personaggi polari, irriducibili antagonisti: l’uno attestato nell’espressione formale 
del potere che respinge il culto del dio straniero, l’altro irremovibile nell’inesora-
bile e proterva richiesta di riconoscimento della propria natura divina. Una meta-
fora, questa, dell’opposizione tra una coscienza unidirezionata, rigida, ipertrofica, 
e l’istinto inconscio che tende a irrompere nella coscienza, compensatoriamente, 
in maniera violenta e distruttiva. Peraltro, quanto più la coscienza è ipertrofica, 
tanto più essa teme il potere numinoso dell’inconscio, che sempre adombra la 
possibile follia. Ne consegue una scissione radicata, profonda ed arcaica, da limi-
tare fortemente, fino ad annullarle, risorse ed energie orientate all’integrazione. 
Una antinomia, questa, che interpella profondamente lo statuto stesso della Psi-
coterapia, dal momento che lo scopo e l’esito del percorso analitico può anche 
esser guardato come la possibilità di trasformare la tragedia in dramma, attivando 
e consentendo l’espressione di una dimensione dialogica tra l’Io/Penteo e l’In-
conscio/Dioniso.

E non si tratta appena di funzioni, ma anche di ruoli, il cui esercizio mette in 
discussione la natura stessa dell’esser psicoterapeuta. La diade Penteo/Dioniso 
diventa così la rappresentazione della duplicità della coppia analitica. 

Penteo è immagine dell’analista che non sa accompagnare il paziente-Dioni-
so nel luogo della sua psiche più profonda e indifferenziata, nel mondo ctonio, 
nell’abisso dell’aere sanza stelle; terapeuta Senex, rigido perché timoroso della 
infezione psichica, peraltro sempre possibile, e dimentico che, a volte, è proprio 
nel luogo intrapsichico più remoto, sordido e terrifico che l’anima ha la possibilità 
di dilatarsi, ritrovando senso e offrendo riparazione a determinate espressioni 
sintomatologiche.

Dioniso è l’analista ardimentoso, ma forse troppo segnato dai bisogni del Puer, 
nel quale la disponibilità ad accompagnare nei tortuosi meandri della psiche sot-
tovaluta la natura contagiosa degli aspetti indifferenziati, costringendo il paziente 
a farsi Penteo rigido, iperdifeso, consegnato probabilmente all’intrasformabilità.

La cura e il processo di cambiamento passano attraverso la possibilità di tra-
sformare la natura infettante dell’istintuale e dell’indifferenziato in riconoscimen-
to reciproco, libero e consapevole. Ma il crinale è davvero sottile, e la finestra 
stretta. Il terapeuta è chiamato a confrontarsi con le proprie risonanze disarmo-
niche e disadattive, pegno necessario perché sia possibile comprendere e condivi-
dere il funzionamento mentale del paziente. Probabilmente, non si tratta neppure 
di movimenti legati al Transfert e alla Controtraslazione, dal momento che essi 

Maurizio Nicolosi



2 - 2020 35Siracusane

precedono le dinamiche proiettive che, di per sé, presuppongono forme di pos-
sibile differenziazione, quanto, piuttosto, di induzioni reciproche di espressioni 
mentali arcaiche. In tal senso il rischio dell’infezione psichica è reale ed è nei 
termini del contagio da parte di forme ontogeneticamente precedenti (La Forgia), 
che tendono alla fusionalità e alla regressione allo psicoide, cioè alla dimensione 
inconscia irriducibilmente incapace di coscienza. Al livello dello psicoide, il bio-
logico e lo psichico convergono ed è questo, forse, il luogo intrapsichico dove 
l’impossibilità di nascere diventa immobilità mortifera, come in alcune forme di 
dipendenza, come nei disturbi del comportamento alimentare, come nelle espres-
sioni più spinte di manipolazione corporea, come – secondo alcuni – anche nelle 
più gravi forme psicoorganiche, patologie tutte in cui il biologico collassa nello 
psichico e lo psichico rimane con il biologico fuso e indistinto.

La sfida portata sul piano del trattamento psicoterapico, diventa allora quella 
di trovare, quale risorsa terapeutica, una possibilità di relazione di cura che fac-
cia della condivisione l’irrinunciabile contenuto etico e clinico, sospendendo il 
giudizio ed accogliendo con la giusta distanza le emozioni più forti e più violente 
del paziente. Oggi più che mai, il cambiamento del contesto storico può rendere 
problematica l’efficacia terapeutica di modelli teorici e di intervento che sono 
stati formulati e consolidati in condizioni di diversa temperie socioculturale. La 
capacità di mantenere la relazione e il confronto psicologico in presenza di un 
agito severamente problematico o nei confronti di un paziente irriducibilmente 
incapace di empatia e privo della consapevolezza del male, è diventata, così, una 
competenza irrinunciabile per lo Psicoterapeuta di oggi. 

Potrebbe essere facile, a questo punto, corrispondere alle immagini proposte 
dalla tragedia euripidea e, continuando il lavoro di interpretazione delle metafore 
e del disvelamento dei segni, individuare in Tiresia molti aspetti del Terapeuta 
ideale. Cieco, ovvero con lo sguardo rivolto all’interno, con ornamenti femminili, 
per l’integrazione della dimensione controsessuale, accompagnante e disponibile 
a farsi accompagnare, desideroso di danzare, e quindi aperto ai movimenti di 
una psiche mobile, liquida e creativa, l’indovino antico appare sempre fedele a 
se stesso, saldo nell’esercizio di una funzione profetica per la capacità di stare 
nella realtà di fronte e attraverso, cogliendo quel già e non-ancora del percorso 
trasformativo.

Ma il terapeuta ideale non è il terapeuta vero che, per quanto istruito, formato, 
addestrato, supervisionato, esaminato, reso edotto della tipologia psicologica e 
consapevole dell’equazione personale, ha da fare i conti con cambiamenti pro-
fondi di ordine transpersonale.

La storia occidentale moderna è stata essenzialmente la storia del predominio 
della coscienza. Più la coscienza è andata dilatandosi e affermandosi, più il mito 
ha perduto la sua pregnanza, fino ad essere dimenticato. Quando Jung sancisce 

Identità e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide



 2 - 202036 Siracusane

la separazione da Freud e comincia a sviluppare il suo più originale percorso di 
ricerca, prende atto, con sofferenza e con sentimento di impotenza, che la dimora 
antica dell’anima e il contenimento della fatica dolorosa del vivere garantito dagli 
dèi sono andati perduti. Prende atto che il mito non ha più voce e non risponde 
più alla domanda di significato e di consapevolezza di sé dell’uomo: “gli dèi sono 
diventati malattie”, secondo il famoso enunciato di Jung, poi ripreso e amplificato 
da James Hillman (1972). Ma, nello stesso tempo, Jung reagisce riconoscendo che 
lo sviluppo della coscienza è l’irrinunciabile scopo evolutivo della specie umana e 
che, analogamente, la coscienza deve comprendere le manifestazioni dell’incon-
scio e prendere posizione a loro riguardo.

D’altro canto, la coscienza non è autopoietica, non si crea da sé, ma proviene 
da profondità abissali e sconosciute, là dove condivide la stessa materia della qua-
le sono fatti i miti, dei quali si è dimenticata l’esistenza, lasciando che i simboli 
impallidissero e che nell’inconscio dominasse una dinamica segreta e autonoma. 
In campo psicologico, Jung definisce così la nota distinzione tra il pensare indiriz-
zato che è logico, frutto dello sviluppo della coscienza, e il pensare fantastico, che 
è quello intuitivo, mitopoietico, preverbale (Jung, 1912/1952). Una dicotomia, 
questa, che avrebbe oltrepassato i confini della ricerca psicologica per diventare 
organica a tutta la cultura del Novecento, segnata dalla tensione continua tra 
anima mitica e anima raziocinante. Tuttavia, la tensione e la polarità non devono 
risolversi in scissione: alla vita nascosta della psiche, secondo Jung, è necessario 
tornare a dare voce per non essere individui frammentati e inconsapevoli. Com-
pito arduo per lo psicoterapeuta d’oggi, chiamato ad operare in un contesto dove 
le reazioni affettive superficiali e gli agiti hanno preso il posto della comprensione 
tragica degli avvenimenti mondiali e dove manca una “thea”, una visione emozio-
nale profonda.

La sapienza antica di Euripide può essere allora guardata come ispiratrice di 
una più autentica funzione psicoterapeutica che, nelle Baccanti, si duplica. C’è 
il terapeuta-Cadmo, al quale, alla fine della tragedia tocca il ruolo doloroso di 
essere il curante della figlia Agave, che conduce a riflettere sulle conseguenze 
della follia, frutto dell’azione di un Dioniso rifiutato e scisso, raccogliendo e con-
tenendo la montante angoscia. C’è il terapeuta-Tiresia che accenna al percorso 
possibile dove il dio viene riconosciuto, accolto e integrato. “Dobbiamo fare la 
volontà di Dioniso, ché lui è figlio di Zeus” perché “il furore bacchico e il delirio 
hanno virtù profetica”. 

Ben vengano allora la musica e la danza, ben vengano i cimbali e i ditirambi; 
e ben vengano i piercing e i tatuaggi! Ben venga quanto, passando attraverso il 
corpo, sia utile a ridare voce ad emozioni autentiche e riesca far ritrovare la via 
dell’anima e la sua dimora, tornando a parlare il linguaggio dimenticato.

Altrimenti non resterebbe che dar ragione al sentimento tragico, eppure sot-

Maurizio Nicolosi



2 - 2020 37Siracusane

tilmente ironico di Julia Kristeva, ripreso da M.I Wuhel (2009): “A che pro gli 
psicoanalisti, in tempi in cui la disperazione si ignora?”.

Bibliografia
Cavallari G., L’uomo post-patriarcale, Milano, Vivarium, 2001.
D’Amico S., Storia del Teatro drammatico, Milano, Garzanti, 1960.
Euripide Le Baccanti, trad. E. Romagnoli, Bologna, Zanichelli, 1950.
Graves R., (1955), The Greek Myth, trad. E. Morpurgo, Milano, Longanesi, 1983.
Hillman J., (1972,) The Myth of Analysis, trad. A. Giuliani, Milano, Adelphi, 1979.
Jung C.G., (1928-1948), L’Io e l’inconscio, in Opere Vol. 3, Torino, Bollati Boringhieri.
Jung C.G. (1912-1952), La libido: simboli e trasformazione, in Opere Vol. 5, Torino, Bollati Boringhieri.
La Forgia M., Morfogenesi dell’identità, Milano, Mimesis Edizioni, 2008.
Orange D. M., Atwood G. E., Stolorow R. D. Intersoggettività e lavoro clinico. Il contestualismo nella pratica 

psicoanalitica, Milano, Raffaello Cortina Editore, 1999.
Vernant GP. (2000) L’univers, les dieux, les hommes: récits grecs des origins, trad. I. Babboni, Torino, Einaudi, 

2001.
Vernant GP. (1965) Mythe et pensée chez les grecs: études de psychologie historique, trad. M. Romano, Torino, 

Einaudi, 1970. 
Wuehl M.I., L’ascolto in analisi, Milano, Vivarium, 2009.

Identità e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide



     2 - 202038 Siracusane

SACRIFICIO, VENDETTA E COLPA. 
LA TRAMA DELL’ORESTEA

Marina Manciocchi

Riassunto
Dèi ed eroi sono protagonisti di racconti mitologici che sono il prodotto dell’im-
maginazione, ma la psicoanalisi li considera anche come espressione del feno-
meno proiettivo, analizzandoli come immagini simboliche di elementi psichici 
ancora presenti all’interno della personalità umana: per questo motivo questi 
personaggi esprimono emozioni e sentimenti che possono determinare il com-
portamento individuale anche oggi. Nell’Orestea possiamo rilevare alcuni ele-
menti portatori di sofferenza anche per i nostri pazienti, perché questa trilogia è 
incentrata sulla miseria e sul dolore originati dal sacrificio di una persona amata, 
anche quando è causato da una necessità ineluttabile; descrive la rabbia per 
la morte e il bisogno di vendetta come compensazione, insieme all’inevitabile 
senso di colpa che accompagna ogni espressione umana aggressiva. Secondo 
Eschilo la divinità impone la sofferenza ma aiuta anche l’uomo a trovare la pace, 
e questo è uno degli scopi più importanti della psicoterapia.

Abstract
Gods and heroes are protagonists of mythological tales which are the product 
of imagination, but psychoanalysis consider them also as an expression of the 
projective phenomenon, analyzing them as symbolic images of psychic elements 
still present within human personality: that is why these characters express emo-
tions and feelings that can determine the individual behavior even nowadays. 
In the Oresteia we can detect some elements that bring suffering even to our 
patients, because this trilogy is focused on the misery and pain originated from 
the sacrifice of a beloved one, even when it is caused by an inescapable necessi-
ty; it describes the anger for death and the need for vengeance as compensation, 
along with the inevitable guilt which accompanies any aggressive human expres-
sion. In Aeschylus’ opinion the deity imposes suffering but also helps mankind 
to find peace, and this is one of the most crucial purposes of psychotherapy.

Resumè
Les dieux et les héros sont les protagonistes des contes mythologiques produits 
par l’imagination, mais la psychanalyse les considère également comme une ex-
pression du phénomène projectif et les étudie comme des images symboliques 
d’éléments psychiques encore présents dans la personnalité humaine. En fait 
leurs protagonistes expriment des émotions et des sentiments qui peut encore 
aujourd’hui déterminer le comportement individuel. Dans l’Orestie, nous trou-
vons certains éléments qui causent de la souffrance même aux nos patients, car 
cette trilogie est centrée sur le tourment et la douleur qui découlent du sacrifice 
d’un être cher, bien qu’il est produit par une nécessité inévitable; il raconte la 
colère pour la mort et le besoin de vengeance comme compensation, ainsi que le 
sentiment inévitable de culpabilité qui accompagne chaque expression agressive 
humaine. Pour Eschyle, la divinité impose la souffrance mais aide également les 
hommes à trouver la paix, et c’est également l’un des objectifs les plus impor-
tants de la psychothérapie.



2 - 2020 39Siracusane

Nell’antica Grecia gli aedi narravano e cantavano ovunque storie fantastiche, 
elaborate in base a racconti mitici molto più antichi; quelle storie nel tempo 

si sono ampliate, trasformate e arricchite, ma il loro contenuto drammatico e 
i suoi protagonisti hanno per secoli coinvolto il popolo, stimolando emozioni, 
interessi e riflessioni. Molti racconti non ci sono pervenuti, conosciamo però le 
vicende di alcune stirpi, come quella dei Labdacidi e quella degli Atridi, le cui 
avventure tanto terribili colpivano profondamente l’anima degli antichi greci e 
oggi la nostra. 

Il mito rappresenta una delle espressioni più importanti e significative della 
fantasia e della spiritualità umana, nello scorrere del tempo i racconti prodotti 
dalla fantasia dei poeti hanno alimentato e perpetuato la componente creativa che 
fin dall’antichità la nostra specie ha saputo produrre; molti elementi di quei miti 
è probabile che siano stati modificati nel tempo, perché la scrittura è una con-
quista umana recente e la trasmissione di racconti, informazioni, studi o scoperte 
è avvenuta per secoli solo oralmente. La possibilità di variare quelle storie che 
giungevano da un passato tanto lontano ha comunque consentito alla psiche dei 
poeti di animare ed esprimere alcuni elementi psichici profondi che da sempre 
compongono la nostra psicologia collettiva. 

Si ritiene che in passato le emozioni, i sentimenti e i comportamenti non ve-
nissero chiaramente percepiti come un prodotto dell’interiorità individuale, era 
più facile proiettarli su dèi ed eroi, così quei personaggi ne diventavano simboli e 
promotori. Il meccanismo proiettivo dava voce a ciò che le persone vivevano nella 
loro intimità, consentiva di esprimere le paure e i desideri più segreti, le speran-
ze e forse anche il bisogno di definire, comprendere e modificare qualcosa; così 
sono nati i testi che raccontano ancora oggi le tragedie familiari di Laio, Edipo e 
i suoi figli, di Atreo, Agamennone e i suoi figli. Queste narrazioni sono tra le più 
interessanti e stimolanti per il nostro lavoro perché esprimono emozioni intense, 
stimolano riflessioni sul piano sociale e politico, evidenziano comportamenti e 
relazioni che definiamo patologiche, suscitano intuizioni che ci aiutano nel nostro 
lavoro professionale che è sempre rivolto alla cura della sofferenza umana. La 
possibilità di variare quelle storie, insita nel mito greco, è anche alla base delle 
splendide elaborazioni teatrali che ci sono giunte. 

Nell’antica Grecia gli spettacoli messi in scena erano dedicati al dio Dioni-
so, una divinità simbolo di emozioni e sentimenti più di qualunque altra; la sua 
immagine esprimeva le componenti profonde e arcaiche della psiche e tutti i tor-
menti derivanti dai suoi contenuti più patologici. Gli autori teatrali componeva-
no fino a tre opere intorno a un tema, in un crescendo di intensità ma anche di 
risoluzione delle situazioni trattate; non conosciamo tutte quelle trilogie, per lo 
più ci sono giunte singole opere, ma da Eschilo ci è arrivata la trilogia completa 
che lui compose intorno alle vicende di Agamennone, Clitennestra e i loro tre 

Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’Orestea



 2 - 202040 Siracusane

figli: Ifigenia, Elettra e Oreste. L’Orestea verte sul tema del sacrificio imposto, un 
evento drammatico che richiede una punizione; ci parla della vendetta ma anche 
del senso di colpa e della sofferenza che ne deriva, suggerendo alla fine la possi-
bile risoluzione e liberazione dal tormento della colpa che distrugge chi si trova 
immerso in un contesto emozionale tanto problematico. 

L’umanità ha avuto bisogno di un tempo molto lungo per conquistare una 
qualche forma iniziale di intima consapevolezza, però la società ateniese nel V 
secolo si poneva già molte domande, i filosofi sollecitavano i cittadini a riflettere e 
chiedevano di stabilire valori etici e limiti comportamentali; anche i poeti a volte 
riuscivano a mettere in evidenza la responsabilità di ciascuno nel compiere scel-
te, le cui conseguenze erano importanti sul piano affettivo individuale come su 
quello relazionale e sociale. Attraverso i racconti mitici i poeti comunicavano al 
pubblico le proprie idee e suscitavano dibattiti appassionati che determinavano la 
premiazione o la condanna dell’autore, perché gli artisti da sempre intuiscono ciò 
che si muove nella psiche collettiva e riescono a darle una forma, la esprimono e 
la comunicano attraverso la propria capacità creativa. 

Le tematiche trattate da Eschilo nell’Orestea sono interessanti per noi perché 
mettono in luce emozioni che ancora troviamo nei nostri pazienti, infatti gli Atridi 
dovettero affrontare il dolore che la morte consegna a chi vive, insieme al bisogno 
di giustizia e al pensiero della vendetta, ritenuta necessaria per punire chi ci pro-
voca sofferenza, come accade in molte famiglie ancora oggi. Questa trilogia pren-
de spunto dal coinvolgimento degli Atridi nella guerra che coinvolse gli achei e i 
troiani per dieci lunghi anni: si raccontava che quell’evento fosse il risultato della 
passione che Paride, figlio del re di Troia Priamo, provò per Elena, moglie di Me-
nelao, per cui la rapì e la portò con sé a Troia; Menelao e il fratello Agamennone 
ottennero l’aiuto di tutti i principi greci, uniti per andare a riprendere Elena, ma 
gli dèi pretesero il sacrificio di una fanciulla prima della loro partenza e l’indovino 
Calcante sostenne che dovesse essere scelta Ifigenia. 

Agamennone ne fu addolorato ma non si oppose alla volontà degli dèi, così in 
questa versione della storia mitica Ifigenia morì, consentendo ai greci di partire 
per Troia, assediarla per dieci anni e poi distruggerla, uccidendo tutti i figli di 
Priamo e facendo schiave le donne. 

La prima parte dell’Orestea inizia dal momento in cui Agamennone torna a 
casa con la schiava Cassandra; l’eroe pensa di tornare vincitore e invece deve 
affrontare il tormento della moglie Clitennestra, la quale ha deciso di punirlo 
perché si era sottomesso al parere dell’indovino e aveva accettato di sacrificare 
Ifigenia. Eschilo mette in scena il bisogno della donna di vendicarsi, affidando al 
proprio amante Egisto il compito di uccidere Agamennone e la sua schiava, men-
tre gli allarmi lanciati dall’infelice Cassandra rimangono inascoltati. 

Il sacrificio, la vendetta e la colpa vengono poi ripresi nella seconda e terza 

Marina Manciocchi





 2 - 202042 Siracusane

parte dell’opera, intitolate Coefore ed Eumenidi, queste due opere vengono in 
genere rappresentate insieme ed iniziano con l’incontro tra Elettra e Oreste sulla 
tomba di Agamennone. I due fratelli non si vedevano da molti anni perché Cli-
tennestra aveva allontanato il piccolo Oreste dalla reggia per non farlo assistere 
all’uccisione del padre, ma Elettra riconosce il fratello e lui racconta di essere 
tornato perché Apollo gli ha ordinato di rendere omaggio ad Agamennone e ven-
dicarne la morte. I ragazzi condividono l’idea che il padre sia stato offeso e tradito 
dalla moglie ed Elettra esprime anche il suo odio per Egisto che siede sul trono 
del re mentre lei è sua schiava, quindi entrambi concordano sulla necessità della 
vendetta, per difendere l’onore del padre ma anche per punire la madre e il suo 
amante.

In genere, l’idea della vendetta sembra esprimere sul piano psicologico una 
funzione emotiva e razionale che ruota intorno alla necessità di stabilire che un 
comportamento, o un’azione ingiusta, debba avere come risposta la punizione 
del suo autore; questo meccanismo è molto antico, lo troviamo già presente nei 
testi religiosi elaborati nel passato più lontano e prodotti da differenti culture 
che lo mostrano come una risposta necessaria e opportuna che scaturisce dalla 
volontà divina. La vendetta come punizione esprime un bisogno di consolazione 
ma anche una dimensione cognitiva essenziale sul piano evolutivo personale e 
sociale, perché è alla base del successivo sviluppo della capacità di stabilire limiti 
al comportamento, fissando norme e valori etici; il Coro infatti sostiene e condi-
vide il progetto di vendetta dei ragazzi, la sua funzione negli spettacoli teatrali era 
sempre quella di esprimere un giudizio su cui il popolo in genere concordava.

Dunque Oreste si reca alla reggia insieme all’amico Pilade e finge di recare la 
notizia della propria morte, incontra Clitennestra che non lo riconosce, chiede 
di vedere Egisto, si rivela e lo uccide; poi ha un momento di incertezza di fronte 
alla madre che si scopre il seno e gli ricorda di averlo allattato, lei gli chiede di 
comprendere il motivo per cui ha ucciso Agamennone, ma Oreste è sostenuto 
da Apollo che insiste perché lui uccida la madre e vendichi il padre, gli assicura 
che non si sentirà colpevole, perché il sangue chiede sangue e la vendetta chiede 
vendetta, quindi il ragazzo la uccide.

I temi del sacrificio e della vendetta vengono qui ampliati nei contenuti e nelle 
forme; poi il testo racconta il senso di colpa che alla fine comunque si sviluppa e 
sconvolgerà Oreste, producendo il suo tormento interiore che viene rappresenta-
to dalla persecuzione infertagli dalle Erinni. Il contenuto finale della trilogia verte 
sullo scontro tra quelle antiche divinità e il dio Apollo, perché le Erinni non tolle-
rano l’offesa alla madre, ritenuta la persona più importante della famiglia, mentre 
Apollo sostiene che sia più importante il rispetto verso il padre e quindi difende 
il ragazzo; il confronto e lo scontro tra loro appare insanabile. La disputa alla fine 
verrà risolta dalla dea Atena, immagine simbolo di saggezza, controllo delle emo-

Marina Manciocchi



2 - 2020 43Siracusane

zioni ed equilibrio nel comportamento, lei istituisce il tribunale e il meccanismo 
del processo, la cui finalità sarà quella di dirimere le controversie e stabilire i giu-
sti comportamenti, portando armonia tra le divinità e nelle diverse vicende della 
vita umana. Atena attenua la durezza delle Erinni e le renderà capaci di portare 
anche il perdono e non solo la punizione, restituendo alla fine la pace ad Oreste. 

In quest’opera il sacrificio è espresso prima in forma di oggetti e alimenti (ac-
qua e miele) che vengono lasciati sulla tomba del morto per onorarlo, poi Oreste 
«sacrifica» una parte del proprio corpo, taglia una ciocca dei suoi capelli e li lascia 
sulla tomba del padre. Questi gesti nascevano dalla speranza che la morte fosse 
davvero un passaggio verso un’altra vita, testimoniando il dolore di chi continua a 
vivere ma non vedrà più la persona morta; anche questo comportamento è molto 
antico e ha assunto forme che sono cambiate nel percorso evolutivo umano, an-
cora oggi in alcune tribù delle isole oceaniche le persone si infliggono un dolore 
fisico quando muore una persona cara, la loro ferita nel corpo rende visibile il do-
lore psicologico e lo sottolinea, rendendo forse più facile o possibile esprimerlo. 

Il rispetto verso il morto e il suo corpo è un tema che accomuna ogni cultura, 
un’idea oppure un’esigenza collettiva che è alla base di tutte le elaborazioni sulla 
fine della vita; la pratica di onorarlo è stata sempre presente nelle società occi-
dentali e orientali anche se ha assunto aspetti differenti e anche nelle tombe più 
antiche sono stati sempre trovati oggetti vari, come se non fosse possibile per noi 
umani lasciare un corpo, seppure senza vita, privo di un oggetto che gli sia appar-
tenuto, oppure un’immagine, segni, simboli o parole che siano significative per 
quella persona e la accompagnino nell’esperienza della fine della vita corporea. 

Sul piano psicologico il sacrificio indica il comportamento che assume un indi-
viduo quando i bisogni, le esigenze o i desideri di un’altra persona sostituiscono 
quelli del soggetto stesso; indica devozione ma anche dipendenza, mostra la fra-
gilità dell’Io in situazioni che possono essere patologiche. La radice del termine 
latino che indicava la devozione faceva riferimento alla fedeltà assoluta a una 
persona o agli dèi fino al sacrificio estremo e questo meccanismo è sempre pre-
sente nella psicologia di chi dipende da qualcuno o da qualcosa. L’apertura e la 
disponibilità verso gli altri sono connaturate alla nostra specie, siamo esseri sociali 
pieni di emozioni e sentimenti che ci spingono normalmente ad agire in favore di 
chi ci appare bisognoso, anche mettendo a rischio la nostra vita; questo compor-
tamento è prodotto dagli affetti, dalle relazioni che ci legano alla collettività, da 
valori morali o religiosi che sentiamo fondamentali, ma tutto ciò può assumere 
pure la forma della dipendenza e diventare patologico. 

Il sacrificio può avere molte motivazioni, ma a volte la valutazione del rischio 
da parte del protagonista appare inadeguata, soprattutto quando si è immersi in 
situazioni drammatiche; il sacrificio può nascere dall’affetto, dalla generosità, da 
motivi morali o religiosi, ma alcuni comportamenti possono venire determinati 

Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’Orestea



 2 - 202044 Siracusane

dall’incapacità o impossibilità di opporsi e sottrarsi a un obbligo imposto da altri 
o percepito come inevitabile. Questo tema è presente in diverse storie mitiche di 
eroi e nelle tragedie viene descritto con modalità differenti: per esempio Sofocle 
porta sulla scena il sacrificio di Antigone come conseguenza del fatto che la ra-
gazza decide di gettare un po’ di terra sul corpo di Polinice dopo la sua morte, 
perché la legge divina richiedeva la sepoltura di ogni cadavere e Antigone compie 
il gesto pur sapendo che per questo lei sarebbe morta; anche Agamennone ha 
sacrificato la propria figlia Ifigenia perché riteneva impossibile sottrarsi al volere 
degli dèi, mentre Euripide ha composto una splendida opera sul sacrificio come 
decisione consapevole e individuale, rappresentata da Alcesti. Lei, moglie del re 
Admeto, decide di sacrificare se stessa morendo al posto di lui, non per rispettare 
una legge divina ma per l’affetto reverente che la lega al marito, mentre Admeto 
non glielo impedisce.

Il meccanismo per cui una persona si sente obbligata ad assumere un compor-
tamento anche contrario al proprio interesse nasce dalla relazione che instauria-
mo con persone, oggetti, ideali, valori o simboli astratti; è alla base della nostra 
condizione umana che dà importanza alla socialità, scaturisce dagli affetti e dalle 
emozioni che ci coinvolgono e determina quel fenomeno complesso ma basilare 
che definiamo attaccamento. Questo fenomeno accompagna la costruzione della 
normale struttura psicologica di noi tutti e rappresenta una delle basi su cui si 
fonda ogni personalità, però presenta aspetti anche patologici che vediamo di 
frequente nei nostri pazienti: molti di loro infatti sperimentano sofferenza e ansia 
perché sono immersi in relazioni difficili da sciogliere, sentono la profonda esi-
genza di cambiare ma hanno vincoli molto forti. 

L’attaccamento è un tratto psicologico importante, si determina fin dalla na-
scita e si amplia durante la crescita di ciascuno, fornisce sicurezza e stabilità ma a 
volte assume aspetti patologici che soffocano le persone e allora si diventa dipen-
denti, accondiscendenti oppure aggressivi ma non più autentici; in questi casi le 
persone diventano anche ostinate, perché cercano di realizzare i propri desideri 
e tentano di imporsi su chi o su cosa li ostacola, nella speranza di modificare le 
situazioni in cui sono coinvolte e si sentono in colpa se non ci riescono. Quando 
un individuo sperimenta un attaccamento eccessivo a persone, oggetti, abitudini, 
sostanze, denaro o altro, prova tormento e rabbia, sente un conflitto interno e 
percepisce un senso di colpa e questo accade perché non è più libero di decidere 
o scegliere.

Eschilo cerca una soluzione al tormento di Oreste facendo intervenire Atena, 
immagine e simbolo dell’equilibrio che nasce dalla razionalità; la dea risolve il 
conflitto tra Apollo e le Erinni istituendo il tribunale, stabilisce che quello è il 
luogo giusto per mettere a confronto le posizioni dei litiganti nella speranza che 
attraverso un processo si possa arrivare a una mediazione risolutiva; la razionalità 

Marina Manciocchi



2 - 2020 45Siracusane

però non sempre può risolvere il conflitto e ancora oggi assistiamo, specialmente 
nel nostro Paese, a processi interminabili, snervanti e contraddittori, che non solo 
non portano la pace tra i contendenti ma a volte potenziano e acuiscono l’aggres-
sività di entrambi.

Immaginando la psiche umana fatta a strati, i testi tragici sembrano attingere 
a profondità diverse. I personaggi di Eschilo mostrano comportamenti che sca-
turiscono da valori arcaici, le sue storie utilizzano immagini, simboli e situazioni 
che si collegano a una psiche più collettiva che individuale e la volontà divina è 
dominante, mentre i personaggi di Sofocle ci appaiono più consapevoli, capaci di 
riflettere e agire in modo più autonomo rispetto al volere degli dèi, pure se non 
sottovalutano il loro potere; le vicende psicologiche e sentimentali più comuni 
nella vita umana sono state portate in scena da Euripide, il quale esprimeva la 
sua contrarietà al potere divino e invitava gli spettatori ad emettere giudizi senza 
il timore della punizione degli dèi. Nel nostro lavoro di studio e ricerca sulla 
psiche collettiva e individuale possiamo allora soffermarci sulle opere di Eschilo 
e di Sofocle per approfondire tematiche psicologiche relative all’inconscio collet-
tivo, oppure aspetti cognitivi astratti, come il bisogno di spiritualità, di etica e di 
diritto; nelle opere di Euripide invece troviamo maggiori richiami alla psicologia 
individuale, perché parlano di sentimenti ed emozioni che nascono dalle espe-
rienze comuni della vita, mostrando i comportamenti e le emozioni da cui ci si 
può liberare anche con la psicoterapia.

Il Mito è una delle fonti più importanti per conoscere le radici della nostra psi-
che e Freud e Jung lo utilizzarono ampiamente, anche perché quelle storie e quei 
personaggi sono stati elaborati in un passato lontano, quando la psiche umana 
parlava soprattutto per immagini e simboli e la razionalità era una funzione meno 
sviluppata o meno utilizzata.

La psicoanalisi non dispone di strumenti tecnologici per conoscere il funzio-
namento della psiche; per studiarne gli aspetti normali e quelli patologici, com-
prenderne i meccanismi, evidenziarne gli indicatori e riconoscerne le finalità, pos-
siamo solo attingere a tutti gli elementi che scaturiscono dalla nostra intimità: i 
sogni, le immagini, i simboli e le visioni, tutte le produzioni artistiche e i racconti. 
Oggi noi conosciamo alcune componenti della psiche, studiamo e verifichiamo le 
modalità in cui le diverse parti si esprimono, distinguiamo gli aspetti normali e 
quelli patologici che questa parte della nostra personalità produce, osserviamo i 
pensieri, le emozioni e le relazioni che ne scaturiscono, fino a riconoscere i sinto-
mi che è possibile curare, ma nella mitologia possiamo trovare immagini e simboli 
in grado di stimolare ancora di più la nostra intuizione.

Per questo si ritiene che nella mitologia sia racchiuso un grande tesoro che 
è stato elaborato e prodotto nei secoli dalla creatività umana, quindi leggiamo 
e studiamo ancora quelle antiche storie perché contengono stimoli che possono 

Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’Orestea



 2 - 202046 Siracusane

aiutare e alimentare anche la nostra creatività, nella consapevolezza che questa 
componente ci caratterizza e ci rende unici. 

Bibliografia
Ancona P., Eroe per caso, Bergamo, Moretti & Vitali, 2004.
Aversa L., Attraverso l’immagine: il senso del tragico. Il vero e il falso, in Busacchi e Martini, Tra immagine e 

parola. Passaggi e paesaggi, Roma, Fattore Umano, 2015.
Hillman J., Le storie che curano, Milano, Cortina, 1983.
Jung C.G., Pratica della psicoterapia, Opere vol. XVI, Torino, Boringhieri, 1981.
Manciocchi M., Antigone e le trame della psiche, Roma, Edizioni Magi, 2012.
Manciocchi M. Penelope e il senso dell’attesa, Roma, Edizioni Magi, 2015.
Trevi M., Il lavoro psicoterapeutico, Roma, Theoria, 1993.
Zoja L., Crescita e colpa, Milano, Anabasi, 1993.

Marina Manciocchi



2 - 2020 47Siracusane

LOGOS ED EROS IN UN TEATRO DI 
CONFLITTI E AMBIGUITÀ

Giuseppa Caudullo

I classici sono i contemporanei del futuro. 

(Giuseppe Pontiggia)

Il punto di partenza della rilettura di questo lavoro è 
costituito dalla connessione tra la psicologia dell’uomo 

contemporaneo e gli strati profondi dell’umanità ancora 
vivi e presenti in lui. 

Ma sentiamo le parole di Jung:

“… abbiamo bisogno non solo del lavoro degli psicologi, 
degli storici, degli archeologi, dei mitologi, degli studiosi 
del folklore, dei filosofi, dei teologi, dei pedagoghi, e dei 
biologi (…) nella consapevolezza che una sola prospettiva 
non sia sufficiente per cogliere i contenuti e i processi psi-
chici e che unicamente la considerazione simultanea di più 
punti di vista renda giustizia all’oggetto”.1 

Dice Jung:

 “la psicologia è un po’ come la filosofia nell’antichità. Non 
è affatto quel che si intende per tecnica, riguarda l’uomo 
nella sua interezza e pone una sfida all’uomo tutto intero, 
sia nel paziente o come lo vogliamo chiamare, sia nel me-
dico”. 2 

Si tratta dunque di un pensare psicologico – come 
rimarca Trevi – che si sforza di alludere a quell’infinito 
margine di non detto e di non dicibile che ogni psicolo-
gia, accampandosi nell’orizzonte speculativo dell’uomo, 
necessariamente esclude. Il pensiero psicologico di Jung è 
in tal modo costitutivamente complesso, perché include il 
rinvio ad altri possibili modi di pensiero.

Rinvio non vuol dire ‘inserimento’ e tanto meno ‘pos-
sesso’ ma umile riconoscimento della parzialità e della 

1   Jung C.G.,Opere vol 15, p. 81. 
2   Jung parla, a cura di William McGuire e R.F.C. Hull, Adelphi 2009 p. 324.



 2 - 202048 Siracusane

storicità di ogni ‘posizione’ psicologica, al contempo, indicazione inesauribile di 
altre posizioni.3 

Se rileggiamo l’Orestea secondo la miglior tradizione che afferma non la cele-
brazione dell’ortodossia, ma la principale funzione della tragedia essere quella di 
dischiudere nuove idee, suggerire alternative e nuove prospettive, essere insom-
ma un teatro di conflitto e di ambiguità nell’accezione che ne diede Jung in una 
lettera a Werblowsky, l’incontro non può che essere fecondo anche se estrema-
mente complesso.

“Il mio linguaggio deve essere ambiguo o meglio a doppio senso, per rendere giustizia 
alla natura psichica e al suo doppio aspetto. Mi sforzo consapevolmente e intenzional-
mente di ottenere un’espressione a doppio senso, in quanto superiore all’univocità e 
corrispondente all’essenza della natura”.4 

Ciò significa assumere contemporaneamente differenti prospettive materiali e 
simboliche e ridiscutere i convenzionali rapporti per la modernità tra il vero e il 
falso.
“Gli opposti sono l’indispensabile e ineliminabile precondizione di ogni vita 
psichica”.5 Riporto la definizione di Opposti contenuta nel Dizionario di Psicolo-
gia Analitica:

“Opposti: in base alla teoria di Jung le coppie di opposti sono considerate inconci-
liabili per natura. Allo stato naturale coesistono in una maniera indifferenziata. Le 
facoltà e le necessità della vita umana, iscritte in un corpo vivente, forniscono di per 
sé regole e limitazioni che impediscono un eccesso di sproporzione psichica; nella 
‘persona equilibrata’ gli stati consci e inconsci sono in rapporto armonioso. Ma la 
risoluzione di qualsiasi ‘compromesso’ in precedenza raggiunto tra le due metà di una 
coppia rende l’attività dell’opposizione ancora più intensa e fa sorgere uno squilibrio 
psichico analogo a quello osservabile nei disturbi nevrotici. L’alternanza, ossia l’espe-
rienza di essere in balia ora dell’uno ora dell’altro elemento di una coppia di opposti, 
è il tratto distintivo di un risveglio della coscienza. Quando la tensione diventa intol-
lerabile, una soluzione va scoperta e l’unica forma di sollievo possibile si trova in una 
riconciliazione tra i due elementi a un livello diverso e più soddisfacente”.6

Gli opposti e le tematiche principali nell’Orestea
La storia è nota nell’Agamennone, la Ia tragedia della trilogia: Clitennestra 

durante l’assenza del marito diventa l’amante di Egisto e quando Agamenno-
ne torna da Troia lo uccide, con la complicità dell’amante. Nella seconda, Le 
Coefore, suo figlio Oreste ordisce con la sorella Elettra il piano per uccidere la 
madre ed Egisto. Nella terza, Le Eumenidi, Oreste, dopo aver realizzato il piano, 

3   M.Trevi, Metafore del simbolo ,p.XIV;citato da Riccardo Bernardini in Le idee dell’anima, a cura di p. 39. 
4   C.G.Jung, Lettere II, Edizioni Scientifiche Magi 2006, p. 249.
5   Jung C.G.,Opere vol 14,p. 206.
6   A.Samuels, B.Shorter , Plaut, Dizionario di psicologia analitica, Raffaello Cortina Editore, 1987.

Giuseppa Caudullo





 2 - 202050 Siracusane

è inseguito dalle mostruose Erinni, incitate dallo spettro di Clitennestra assetata 
di vendetta.

Per risolvere il caso, la dea Atena istituisce il primo tribunale della storia ate-
niese, l’Aeropago, incaricato di giudicarlo: l’era della vendetta è finita per sempre 
è nato il mondo del diritto. Oreste viene assolto.

Nell’Orestea vari sono i mondi, gli opposti che si fronteggiano e si scontrano 
per giungere, nelle Eumenidi, infine ad una riconciliazione, termine importante e 
ben noto alla psicologia analitica.

Le forze della vendetta, rappresentate da Clitennestra e dalle Erinni, solo don-
ne, si contrappongono al mondo del diritto nascente rappresentato da Apollo, dai 
giudici e da Atena, tutti uomini tranne Atena una donna particolare senza madre, 
senza marito e che rifiuta il matrimonio come istituzione.

Il buio magnificamente espresso dalle nere Erinni, vergini vecchie vendicatrici 
nate per il male contrapposte alla luce di Apollo, così descritte da Oreste nelle 
ultime battute delle Coefore.

Esseri mostruosi, orride cagne che “dagli occhi stillano sangue odioso” (Coefore 
1058)

Nell’Orestea vediamo con chiarezza la contrapposizione del femminile e del 
maschile, contrapposizione personificata principalmente da Clitennestra e da 
Agamennone, chiamata nel passato la guerra dei sessi, oggi più modernamen-
te rapporto tra generi e la contrapposizione madre-figlia, Clitennestra-Elettra. Il 
doppio vincolo del Sacrificio con il Potere dove il motivo sacrificale è legato al 
potere – il padre che uccide la figlia, la moglie che uccide il marito, il figlio che 
uccide la madre.

La conclusione di quest’opera grandiosa non vede l’uomo annientato dagli 
insolubili conflitti emersi nel dramma, bensì è costituita da una riconciliazione 
onnicomprensiva che abbraccia non solo l’uomo sofferente, ma anche il mondo 
degli dèi7 e questa riconciliazione è la base di un nuovo e migliore ordinamento 

Nell’Orestea assistiamo ad una trasformazione epocale al passaggio da un 
modo di sentire preconscio, prelogico al predominio del pensiero razionale non-
ché ad un logos nascente. L’Orestea è il prototipo della conciliazione degli opposti 
tra gli dèi come tra gli uomini: alla forza subentra la persuasione, alla vendetta 
armata il tribunale, alla guerra civile il dibattito in assemblea.

Logos
Nella cultura greca Logos indica le generiche qualità che in mitologia sono 

espresse dalle divinità maschili: parola – verbo, ragione, scienza, astrazione e il 
più importante termine derivato nella lingua italiana è “logica” che implica co-
scienza e capacità di discernimento. Ed è un principio maschile.

7   La Tragedia Greca. Guida storica e critica, a cura di CH.R.Beye, Laterza, 1974.

Giuseppa Caudullo



2 - 2020 51Siracusane

Chiarisce e illumina ciò che è confuso, consente di vedere e di distinguere le 
forme che così, nell’esperienza della mente si distinguono l’una dall’altra, si diffe-
renziano e si individuano.

Il Logos dunque distingue ed individua.
Il negativo del Logos è: la competitività, la sete di potere sugli altri, l’aggres-

sività, l’indifferenza ai sentimenti e ai legami. Ma esiste un altro logos che ha go-
duto di minori fortune e considerato, come vedremo, più che altro appannaggio 
delle donne, si tratta della Metis.

Metis
Nel mito, secondo i greci, Metis è una dea: la prima moglie di Zeus, che questi 

inghiottì – dobbiamo il racconto ad Esiodo – quando seppe che, essendo incinta, 
rischiava di avere un figlio che avrebbe spodestato il padre.

La Metis è diversa dal Logos, la ragione alta e luminosa, appannaggio e pre-
rogativa degli uomini. È una intelligenza “bassa”, che a differenza del logos non 
è astratta, non classifica, non costruisce categorie. È concreta e si rivolge al caso 
singolo, al problema specifico. È frutto dell’esperienza e della riflessione, di co-
noscenze acquisite con la pratica. E non raggiunge mai gli obiettivi in modo li-
neare: sostanzialmente essa consiste nella capacità di usare trucchi, stratagemmi, 
di inventare insidie agendo per vie traverse, oblique, raggiungendo gli obiettivi 
per strade tortuose, così Eva Cantarella che mostra la Metis come classicamente 
è stata presentata. Così capiamo meglio la particolarità dell’intelligenza di Metis 
una intelligenza che anche le donne potevano possedere.

Nel 1978 rompendo il silenzio cui la “Metis” è stata condannata dai grecisti 
moderni, Detienne e Vernant pubblicano uno studio sulla Metis per restituir-
le il giusto valore accanto all’immagine trionfante del Logos. Ma sono dovuti 
passare oltre trent’anni perché un filosofo riprendesse a suo modo la Metis e ne 
individuasse un modo di essere e uno stile di pensiero che definirà “la ragione 
flessibile”.8 Si tratta di una astuzia che anima le forze razionali, che le vivifica, che 
le rende flessibili capaci di muoversi nel mondo e nei linguaggi, scoprendone quei 
legami altrimenti nascosti. La Metis, la ragione flessibile è un complesso polifoni-
co articolato, che ha una vita proteiforme, dotato di una sua specifica intelligenza, 
che si sviluppa “in situazione” dunque non in modo astratto, e che rivela una 
sorta di vocazione “prassistica”, modellata e acuita per l’azione.

Se Bottiroli preferisce tradurre la Metis con “flessibilità”, piuttosto che con 
“astuzia” è perché la Metis insegna a muoversi tra le categorie, a gestire la com-
plessità dei discorsi, dei logoi, le categorie che regolano le relazioni tra soggetto e 
oggetto tra io e mondo, significa far prevalere il “modo” sulla “cosa”, lo stile del 
punto di vista su una visione rigida e astratta del mondo.

8   Bottiroli,G., La ragione flessibile. Modi di essere e stili di pensiero, Torino, Bollati Boringheri, 2013.

Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguità



 2 - 202052 Siracusane

È un’intelligenza, una ragione, tutta tesa verso il movimento delle cose e delle 
azioni, sempre impegnata a rincorrere il divenire, facendosi, con esso, sempre 
agile, duttile, proteiforme, sempre connivente con il flusso della realtà, è appunto, 
“un principio femminile”.

Possiamo senza tema tornare al mito che in questa nuova prospettiva viene 
così letto: Zeus ingoiò Metis, sua prima sposa, per impedire che generasse quella 
astuzia flessibile che avrebbe potuto minare la sua forza e il suo potere. E ingo-
iandola, Zeus sa che potrà – lui, Logos – assumerne la forza, la sua capacità meta-
morfica, la capacità di attraversare il senso delle cose.

“a lui solo quel cibo divino che egli ha saputo con la sua astuzia, ingoiare e assimilare 
alla propria sostanza: la dea Metis, droga di intelligenza e d’astuzia insuperabile, vero 
pharmakon di perenne sovranità”.9 

Per questo Zeus, avendo mangiato la moglie, possedeva più intelligenza di 
altri, così come più intelligenza di altri aveva Athena, che a questo punto senza 
tema di smentite possiamo chiamare la figlia di Metis, nata – dopo che il padre 
ne aveva mangiato la madre – dalla testa o secondo altre versioni dalla coscia del 
padre.

Le figure della Metis sono la rete, il cerchio, i panieri, i legami e tutto ciò che 
serve per la caccia e la pesca; la Metis presiede a tutte quelle attività in cui l’uomo 
deve apprendere a manovrare forze ostili, troppo potenti per essere controllate 
direttamente – il vento e le maree, le ingegnosità del banchiere e del commercian-
te che fanno denaro come i prestigiatori. Resta la domanda che si sono posti quasi 
quarantacinque anni fa M. Detienne e J.P. Vernant:

“Può certo sembrare paradossale che una forma di intelligenza così fondamentale, 
così largamente rappresentata in una società come quella greca antica, sia rimasta, per 
dir così, sconosciuta. Tanto più che i filosofi del IV secolo, Platone e Aristotele, non 
hanno mancato di farvi riferimento, di evidenziarne i tratti e definirne le qualità. Se 
si può attribuire alla voracità di Zeus il silenzio che è pesato sugli dei dotati di Metis, 
chi si può sospettare abbia ingoiato il loro omologo umano, il prudente, l’uomo (?) 
direi la donna (nota della scrivente) dalle mille forme?”10

La Metis è proprietà divina ed è capacità interpretativa e quindi non riguarda 
certo solo il tragico e la vita della polis. Metis come logos, l’altro logos, un prin-
cipio femminile.

Le donne nella Grecia antica e nell’Orestea
Scoprire, come molti prima di me, che la posizione della donna nell’Atene 

del V e del IV secolo toccava uno dei punti più bassi mi colpì molto. Le donne 

9  Detienne M., Vernant J.P., Le astuzie dell’intelligenza nell’antica Grecia, Laterza 1978 p. 94.
10   Detienne M., Vernant, Le astuzie dell’intelligenza, cit. p. 237.

Giuseppa Caudullo



2 - 2020 53Siracusane

secondo i greci avevano una mente diversa da quella maschile in quanto non pos-
sedevano il Logos. La sola ragione che possedevano era la Metis.

Legalmente inesistenti, escluse dalla vita politica e intellettuale, incolte, vir-
tualmente imprigionate in casa, e a quel che sembra, considerate con disprezzo 
dai principali portavoce maschili le cui osservazioni sono giunte sino a noi.

Tre le categorie delle donne: le mogli, le concubine e le etere.

“... lavorava dentro casa o al massimo nelle sue vicinanze. Usciva solo nelle occasio-
ni solenni, feste del culto, matrimoni, funerali e forse per assistere alle rappresentazioni 
teatrali”.11

Paradossalmente, mentre il ruolo pubblico delle donne nell’antica Grecia era 
ridottissimo, i personaggi femminili rivestono un’importanza enorme nei testi let-
terari. Scatenavano guerre, sfidavano i sovrani (Antigone) e gli dèi (Cassandra) e 
si ribellavano ai mariti (Medea e Clitennestra).

Il teatro attico del V secolo è la migliore prova che solo dietro la maschera 
della finzione si poteva talvolta insinuare la verità sottaciuta e non altrimenti do-
cumentabile.

Nel percorso di questa personale galleria parleremo di Clitennestra, Cassan-
dra, Elettra e Athena.	

Clitennestra
In Eschilo ha un rapporto di tipo maschile con il potere; ha sia un Logos 

espresso da un linguaggio fornito di grande capacità retorica, ma anche una Metis 
che esprime con la sua straordinaria abilità nel mentire, il carattere inflessibile e 
determinato, capace di una spaventosa violenza di cui va fiera, sanguinaria nella 
descrizione dell’omicidio, inconsueta per una donna l’esplicita connotazione ses-
suale del godimento provato nell’essere coperta del sangue del marito. Osservate 
l’arma: è l’ascia bipenne simbolo del potere politico e più recentemente del po-
tere delle Madri, comunque impensabile in mano femminile, attraverso la quale 
rivendica il suo ruolo di Signora unica della casa e del regno, contro quello che si 
credeva fosse la natura femminile.

Diverse e variegate le tematiche fatte emergere dalle varie riletture succedutesi 
nel corso degli anni, determinate dai modelli culturali e dal momento storico, pri-
ma fra tutte la Clitennestra descritta e tramandata da Omero in poi come crudele 
infida violenta, adultera e assassina insomma il prototipo dell’infamia femminile. 
In Omero cosi descritta:

“… quel perfido mostro coprì se stessa d’infamia e tutte in futuro le donne, anche se 
ce ne fossero delle buone.” (Odissea XI 432- 434).

11   La tragedia greca. Op.cit, a cura di Ch. R. Beye Laterza 1974

Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguità



 2 - 202054 Siracusane

Riabilitata negli anni ‘70 dal femminismo, che ne rilegge la storia, diventa una 
donna indomita, dignitosa, capace di opporsi all’infelicità cui le donne sono con-
dannate in quella Polis che un grande antichista definiva il “club degli uomini” 
per cui la violenza di Clitennestra diventa la conseguenza di una serie di violenze 
del marito Agamennone; insomma la sua violenza viene giustificata da una serie 
di intollerabili ingiustizie e di infelicità.

Per inciso Vendetta è figlia di Dolore che è figlio di Amore.
Da archetipo negativo ad archetipo positivo, ma, in entrambe le interpretazio-

ni, il giudizio è univoco e come diceva Jung “L’univocità ha senso solo quando si 
constata un fatto, ma non nella sua interpretazione”; dunque possiamo affermare 
che le due letture parziali e storicamente datate non rendono sicuramente giusti-
zia alla donna. E tuttavia la storia di Clitennestra consente meglio di ogni altro 
di interrogarsi sul rapporto uomo-donna, sul rapporto madre-figlia e su cosa è 
cambiato da allora e soprattutto… in che cosa è stata riconvertita la scure?

Per noi moderni interpreti del mito, Clitennestra appare una figura anomala 
rispetto al canone della donna greca. Particolare attenzione merita il suo rappor-
to di genere: per lei l’uomo nella coppia è ridotto alla funzione di compagno del 
commercio sessuale, egli non è più lo sposo che conduce la sposa al suo altare 
domestico, né il padre che le dà dei figli. Presso Clitennestra l’uomo ha la parte 
che normalmente spetta alla concubina presso l’uomo: è un compagno di letto.

Clitennestra rinnega i figli, il focolare coniugale e la sottomissione della moglie 
al marito e il silenzio, virtù propriamente femminile. Come le Erinni, che rappre-
sentano la sua causa a livello delle potenze divine, essa disprezza i vincoli coniuga-
li (Eumenidi 213 sgg) e tra i vincoli di sangue che contrappone e preferisce a essi, 
vuole conservare soltanto quelli che uniscono il figlio al ventre che l’ha portato e 
al seno che l’ha nutrito.

È dotata sia di un Logos che di una Metis, per il rapporto con il potere assolu-
tamente maschile, per una grande capacità retorica oltre che di una straordinaria 
abilità nel mentire, di una inflessibile determinazione, violenta nel rapporto con i 
figli vivi e potenzialmente pericolosi (Oreste ed Elettra) verso i quali non manife-
sta il medesimo amore espresso alla figlia Ifigenia morta.

L’astuzia (dolosai) è una dote propria di Clitennestra ed Egisto lo riconosce 
(Agamennone 1635) tanto più volentieri in quanto Clitennestra nella coppia oc-
cupa il posto dell’uomo.

La sua Metis emerge al completo, Clitennestra sa sia meditare una trappola, 
che tessere il manto che le servirà per catturare la sua preda (Agamennone 1383) 
e la tende con cura e Agamennone vi cadrà e non potrà “né fuggire, né evitare la 
morte”. Si tratta in effetti di una rete da pesca, così definita da Elettra e da Oreste.

Ma se Clitennestra ha risolto con la scure il rapporto di genere, la donna di 
oggi deposta l’ascia bipenne – anche perché sa bene che la legge non glielo per-

Giuseppa Caudullo



2 - 2020 55Siracusane

mette – resta in balia di un mondo che ignora o fa finta di ignorare le ingiustizie 
e le violenze che subisce. È noto a tutti ciò che avviene nella stanza dell’analisi 
quando nel processo analitico emerge con estrema fatica una storia di violenze e 
di abusi e subito si configura la domanda sul che fare.

E allora il mito di Clitennestra è legato al rapporto tra i generi che i greci chia-
mavano la guerra tra sessi. Ma se andiamo oltre la sua morte e seguiamo gli esiti 
del processo ad Oreste leggiamo nella prima sentenza dell’Areopago che “non è 
la madre la generatrice di quello che è chiamato suo figlio; ella è la nutrice del germe 
in lei inseminato. Il generatore è colui che la feconda...” (Eumenidi 658-660) ed è 
per questo motivo che Oreste viene assolto dall’accusa di matricidio. È la prima 
affermazione del ruolo di subalternità femminile che ha la donna nella riprodu-
zione, ipotesi trasformata in teoria scientifica da Aristotele che identifica la donna 
con la materia e l’uomo con lo spirito.

 Nella storia di Clitennestra vi è dunque un intreccio interessante di vari ele-
menti storici, culturali e scientifici che mostrano il processo, che porta alla nascita 
del diritto e dello stato,12 essere strettamente legato alla formulazione della teoria 
dell’inferiorità e subalternità femminile.

Cassandra: prototipo femminile dell’intellettuale
Cassandra raduna in sé i tratti propri delle diverse eroine della tragedia greca 

e nel suo personaggio si riscontrano un gran numero di caratteristiche ambigue 
e apparentemente contraddittorie tra loro, ma proprio per questo molto interes-
santi.

L’ambiguità e la complessità della figura di Cassandra si coglie nel suo essere 
contemporaneamente schiava, concubina, amante e sposa di Agamennone e, nel 
confronto con Clitennestra, anche straniera da accogliere e poi ancora veggente 
e profetessa e in quanto tale vergine. Come veggente ha una fase di percezione, 
che si manifesta nella divinazione ispirata, durante la quale vede ciò che accadrà 
e, come profetessa, una fase in cui comunica gli accadimenti futuri. Ma la parola 
saggia di Cassandra non viene mai creduta da nessuno perché privata di peithò (la 
capacità di convincere) e questo ne accentua la solitudine.

Fin da Pandora, la saggezza femminile si presenta come un pericolo per l’u-
manità terrorizzando soprattutto i personaggi maschili, che di solito la collegano 
alle arti magiche e oscure (come Creonte riconosce impaurito davanti a Medea, 
in Medea 282-286)

Abbiamo detto come le parole di Cassandra sembrano vane perché private 
della persuasione e anche della fiducia, come sottolinea Detienne, e per ciò viene 
condannata alla dimensione della “non realtà”, all’opposto di quello che accadrà 
con la parola menzognera (il logos pseutes) o con la parola bugia (logos pseudos) 

12   Il diritto resterà prerogativa maschile, in Italia le donne sono state ammesse in magistratura solo nel 1963.

Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguità



 2 - 202056 Siracusane

di Clitennestra il cui discorso provvisto di peithò sarà tuttavia dotato di potere 
sugli altri.

Per ciò il discorso di Cassandra diventerà simbolo della “mancanza di ricono-
scimento pubblico del discorso femminile” e più in generale, sarà emblema del 
discorso pubblico rifiutato e tuttavia successivamente verificato, in altre parole 
più carisma che potere.

Cassandra e Clitennestra entrambe in possesso di un logos si trovano assi-
milate ai valori maschili dal momento che le loro relazioni con la comunità si 
frantumano e appaiono come donne che non si limitano a subire, ma si ribellano 
secondo un’inversione dei ruoli che conferisce loro una femminilità oltremodo 
trasgressiva. 

Se Clitennestra si ribella con l’azione, Cassandra trova il modo di ribellarsi nel 
non agire, lasciando che si compiano i fatti così come da lei stessa profetizzati, lei 
vede a dispetto della volontà degli dèi e di quella degli uomini.

La Cassandra donna veggente rappresenterà sovente, nella tradizione lettera-
ria, la “donna saggia” incarnando un binomio di “donna e sofia”. Binomio desti-
nato ad essere un motivo di disagio per l’uomo greco che si rifiuta in numerose 
occasioni di accettare questa combinazione.

Il coro dell’Agamennone, colto dalla paura e dall’angoscia di fronte ai suoi 
movimenti, ai suoni e alle parole, capisce che si tratta di una donna saggia e quin-
di sofferente (Ag. 1295 …), stabilendo un rapporto che abbina la saggezza delle 
donne al pathos e richiama la massima eschilea del patei matos al femminile “im-
para la saggezza attraverso la sofferenza”.

Cassandra come donna Sophia non può non ricollegarci alla Sophia Mater che 
in alcune interpretazioni è stata configurata con lo Spirito Santo per poi essere 
immediatamente dichiarata un’interpretazione eretica dalla chiesa; d’altra parte 
lo Spirito Santo è stato quasi sempre al margine della gerarchia ecclesiastica, la 
quale gli ha sempre riconosciuto più carisma che potere, più movimento che sta-
bilità, più innovazione che permanenza.

La figura mitico-tragica della principessa troiana si situa nell’ambigua linea di 
confine che separa il divino e l’umano, rendendo estremamente complesso il rap-
porto che si stabilisce non solo tra Cassandra e gli uomini, ma anche con gli dèi.

Cassandra è stata definita essa stessa un ossimoro, nel suo ruolo di vittima e 
di vendicatrice, nell’accettazione delle norme e nella ribellione, nella rappresen-
tazione della ragione e della follia, nella verità e nell’inganno, nell’appartenenza 
e nell’emarginazione, nel padroneggiare sia il linguaggio (logos maschile) che il 
silenzio (virtù peculiare delle donne), imponendosi come figura emblematica di 
quel groviglio di pulsioni che muovono l’anima umana.

Giuseppa Caudullo



2 - 2020 57Siracusane

Elettra e il Ripudio
Associati ad Elettra sono la verginità, il pudore, la riservatezza – insomma tut-

te le qualità che derivano dalla passività ed esaltate da una certa cultura.
Elettra configura l’odio e l’ingratitudine verso la genealogia materna, è op-

posta a Clitennestra, e nello stesso tempo è anche il suo doppio, è Vergine; il 
suo nome Elektra ha potuto essere messo in rapporto con alektra, senza letto 
matrimoniale, e in effetti Elettra ha fatto sua la formula di Athena, dea votata alla 
verginità (Coefore 140, 486) “lodo il maschio in tutto tranne che per sposarmi” (Eu-
menidi 736 e sgg.). Ama suo padre tanto appassionatamente quanto Clitennestra 
lo odia: attaccandosi al focolare che l’ha vista nascere, finisce con l’identificarsi 
con gli uomini della sua linea paterna; Clitennestra appropriandosi del focolare 
di suo marito, per fondarvi la sua propria linea materna, si fa uomo. Entrambe 
per ragioni inverse sono estranee alla sfera del matrimonio. Una rimane al di qua, 
l’altra va al di là.

Nelle Coefore invoca il ritorno di Oreste e l’uccisione di Clitennestra ed Egisto 
secondo giustizia.

E chiede di essere “…più casta della madre e più pure siano le mie mani”. Li 
maledice ma pur essendo piena di rancore e di odio resta prudente nell’agire.

Che tipo di logos esprime?
Gli epiteti con cui descrive/apostrofa la madre straboccano di odio eterno “La 

maledetta, che mai ebbe pei figli sentimenti di madre”, “madre odiata”, “miserabi-
le impudente madre che osò seppellire Agamennone con miserabili esequie, senza 
onore di cittadini come re e senza segni di lutto come marito”. Elettra non rispetta 
il legame di sangue con la madre odiandola e istigando Oreste a uccidere la madre 
per vendicare il padre.

Nell’Orestea la relazione genealogica fra donne compare come qualcosa di 
negato. La genealogia femminile deve essere soppressa a vantaggio della relazione 
padre figlio e dell’idealizzazione del padre e del marito come patriarca. Questa 
negazione è rappresentata dalle figure della dea Atena e di Elettra.

Interessante il fatto che, dopo aver descritto la madre nei termini peggiori, 
dice di sé di avere un cuore implacabile ereditato dalla madre; evidentemente la 
negazione della madre non impedisce una identificazione con essa.

“Ma nella negazione il soggetto non si libera completamente del suo oggetto. Quando 
nego qualcosa, do anche vita a questa cosa in un certo senso e in un certo modo. Ma 
non significa che questa cosa ritorni nella stessa forma, non significa che ciò accada in 
una unità, in una fusione tra me e ciò che nego”.13 

Il ripudio di Elettra verso Clitennestra – pensa la Batler – che abbia una sorta 

13   Butler J., Questioni di genere. Il femminismo e la sovversione dell’identità, Laterza 2013.

Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguità



 2 - 202058 Siracusane

di potere costitutivo.
Il ripudio ha e produce senso Verneinung. Nel personaggio di Elettra il ri-

pudio appare cruciale e probabilmente ha a che fare con il riconoscimento. È al 
rapporto madre-figlia che voglio porre l’attenzione. 

E qui si entra in un ambito che le femministe definiscono un enigma irrisolto 
intendendo la barriera costituita da ‘odio’ e ‘ingratitudine’ della donna verso la 
madre ma anche delle donne fra loro.

Questo enigma, prima delle femministe, ha impegnato la mente di Melanie 
Klein, per il resto si tratta di un rapporto poco trattato dalle varie psicologie; Jung 
con la coppia mitologica di Demetra e Core svolge principalmente l’aspetto della 
Riconciliazione e non dell’odio e della ingratitudine. Si tratta a mio avviso di una 
questione molto importante.

Il femminismo tendenzialmente ha cercato di mettere questo enigma sul con-
to del patriarcato “il patriarcato ha asservito le madri rendendole odiose alle fi-
glie amanti della libertà per cui le donne rivolgevano contro gli uomini e contro 
il patriarcato i sentimenti negativi originariamente rivolti contro la madre”. Con 
l’emancipazione delle donne e le relative conquiste sociali assistiamo ad un cam-
biamento che riguarda le relazioni della donna con la figura della madre ma come 
tutto ciò si sia tradotto nel rapporto madre-figlia è sicuramente una questione da 
approfondire.

Athena: la figlia di Zeus e di Metis – la coniuctio di Logos e Metis
Considerata nel mondo greco come la dea della ragione chiamata la Parthénos, 

la vergine per antonomasia, “Presiede alle arti e alla letteratura, funzione nella 
quale tende a soppiantare le Muse, ma ha più rapporti con la filosofia che non con la 
poesia e la musica propriamente detta. Presiede all’intelligenza navigatrice. Anche, 
quale dea dell’attività dell’intelletto, ella protegge le filatrici, i tessitori, le ricama-
trici, i panierai ecc. É nel gesto del panieraio che intreccia il cesto che si rivela più 
chiaramente la complicità del cerchio e del legame. La sua ingegnosità si era anche 
applicata alle arti della pace, a lei si riconosce l’invenzione dell’olio d’oliva e anche 
l’introduzione dell’olivo nel paese. Gli attributi di Athena erano la lancia, l’elmo e 
l’egida. Aveva l’egida in comune con Zeus”.14

Apollo così definisce nelle Eumenidi la condizione familiare di Athena:

“la dea che non ha avuto una madre, che non è stata nutrita nelle tenebre di un ven-
tre” (Eumenidi v. 665).15

Ma le parole di Athena sono un po’ diverse “Madre non ho che generata m’ab-

14   Enciclopedia dei miti, Garzanti 1987.
15  J.P.Vernant, Mito e pensiero presso i greci p. 179, Einaudi 1978.

Giuseppa Caudullo



2 - 2020 59Siracusane

bia e il costume virile, approvo, tranne che stringer nozze, con gran cuore, in tutto”.16 
Possiede la parola, il logos, che unita alla peithò – la persuasione – cambia l’azio-
ne. “Ben t’indurrai per le parole mie a non scagliare con pronta lingua il maleficio 
e tutti farne abortire i frutti” dice alle Erinni. E dunque possiede il logos con la 
peithò e la Metis. Non è una dea su cui ci sono interpretazioni concordi, è essa 
stessa un tentativo riuscito di unione di opposti il Logos e la Metis.

Guardando la stele 695 la vediamo con un casco, vestita di un peplo, che 
appoggia la mano sinistra su una lancia e che sembra “meditare” a testa china, 
davanti ad un pilastro, interpretata prima come la ragione greca poi smentita, 
certamente medita perché la vittoria è incerta e i giochi si svolgono in uno spazio 
aperto, ma lo fa nel senso greco di methestai – l’attività intellettuale della Metis.

Athena è la Coniunctio di mente e corpo e anche di conscio e inconscio è lei 
che compie il riconoscimento e la riconciliazione degli opposti e propone una so-
luzione. Dice Jung: 

“… la Coniunctio può assumere anche forme più efferate di quelle relativamente 
innocue descritte nel Rosarium (…) Come Kerényi ha dimostrato brillantemente 
sulla base dell’esempio di Medea, “si tratta di una tipica combinazione dei motivi 
di amore perfidia, crudeltà, maternità, assassinio di congiunti e infanticidio, magia 
ringiovanimento e oro”. La medesima combinazione compare in Iside e nella prima 
materia, e forma il nucleo del dramma causato dal mondo materno, senza il quale 
pare impossibile qualsiasi riunificazione”.17

E ancora: 

“è però essenziale che non venga sottratto nulla alla realtà dell’inconscio e che le 
immagini dell’inconscio vengano intese come fattori reali ed effettivi (…) a non vo-
ler riconoscere alle figure inconsce la dignità di agenti spontanei, si rimane vittima 
infatti di una fede unilaterale nel potere della coscienza, che alla fine conduce ad 
una tensione eccessiva.(…) una base sicura si crea soltanto quando le premesse istin-
tuali dell’inconscio vengono prese in eguale considerazione dei punti di vista della 
coscienza”.18

Ed è quello che fa Athena riconoscendo alle Erinni una dignità. Athena per-
suade le Erinni sconfitte a rinunziare al loro lato sanguinario, a trasformarsi in 
Eumenidi ed entrare nella polis svolgendovi un ruolo. Vuol dire che certi elemen-
ti del mondo antico appena superato non andranno del tutto repressi, ignorati, 
andranno piuttosto acquisiti, assimilati e naturalmente modificati. È la concilia-
zione degli opposti ma non solo. L’interpretazione secondo la quale l’assoluzione 

16  J.P.Vernant, ivi, p. 299.
17   Carl G. Jung, Opere, vol XIV, p. 27.
18   Carl G. Jung,R. Wilhelm, Il segreto del fiore d’oro, Boringheri 1971.

Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguità



 2 - 202060 Siracusane

di Oreste segna la sconfitta della parte del mondo femminile è da rivedere. Nel 
senso che lo è diventato nella storia della società patriarcale così come si è svilup-
pata; sappiamo come è andata, come la rigidità e l’unilateralità sia stato un limite 
della nostra civiltà e sappiamo che la soluzione di eliminare o di far tacere il lato 
oscuro, emozionale non ha funzionato.

Solo con fatica e da pochi decenni in alcuni ambiti del diritto, del linguaggio, 
della religione, delle neuroscienze si stanno cercando le necessarie correzioni ad 
una concezione rigida e arbitraria dell’universo, ad un Logos senza una Metis.

Se la soluzione è riconoscere alle figure inconsce una dignità, si tratta di fare 
emergere in rapporto ad un immaginario simbolico dominante un altro imma-
ginario finora censurato e rigettato per un incontro ad un altro livello, che non 
sappiamo quale possa essere. Si tratterebbe di un momento di passaggio, di una 
attesa, di uno stare come quello del tempo dell’analisi che è una pazienza attiva, 
una terra di mezzo, tra silenzio e parola, tra paura e scelta. Questo pensiero è 
stato espresso splendidamente da Maria Zambrano con la figura dell’aurora. Au-
rora come possibilità e segno di tutte le promesse, nel crepuscolo dell’aurora può 
accadere di tutto.

“L’aurora che ha risvegliato il germe – preesistente ma quasi normalmente assopito 
– dell’illimitato e dell’ardente, ci appare come un limite, un confine che ci arresta e 
ci chiama in modo ineludibile. È un sogno, un luogo dove i semplici sentire con il 
loro naturale fantasticare, sembrano sul punto di essere soppressi. (…) L’apparizione 
dell’Aurora unifica i sentire trasformandoli in senso, reca il senso”.

Giuseppa Caudullo



2 - 2020 61Siracusane

IL SACRIFICIO DI IFIGENIA: 
TRADIMENTO MALINCONICO 
DELL’ANIMA IN UN PROCESSO DI 
RINNOVAMENTO DEL SÉ

Luca Biasci

Riassunto
In questo scritto ci si prefigge di dimostrare come sia possibile adombrare nella 
tragedia di Euripide Ifigenia in Aulide, il processo di involuzione malinconica di 
un uomo, eccessivamente irretito nel suo ruolo di potere. Il sacrificio della figlia 
da parte del re acheo può essere interpretato come un tradimento della propria 
anima, alla quale segue, paradossalmente, una rinascita, un rinnovamento spi-
rituale. Nella metafora alchemica del processo di individuazione il vecchio re 
si ammala e deve morire per trasformarsi. Un sacrifico si rende necessario per 
un nuovo inizio. L’animale guida-totem di tutto il processo è la cerva, sacra ad 
Artemide.

Abstract
In this paper we aim to demonstrate how it is possible to overshadow in the 
tragedy of Euripides Ifigenia in Aulide, the process of melancholy involution 
of a man, excessively ensnared in his power role. The sacrifice of the daughter 
by the Achaean king can be interpreted as a betrayal of his own soul, to which 
follows, paradoxically, a rebirth, a spiritual renewal. In the alchemical metaphor 
of the process of individuation the old king falls ill and must die to transform 
himself. A sacrifice is necessary for a new beginning. The totem-guiding animal 
of the whole process is the hind, sacred to Artemis.

Résumé
Dans cet article, nous visons à démontrer comment il est possible de faire de 
l’ombre à la tragédie d’Euripide Ifigenia in Aulide, le processus d’involution 
mélancolique d’un homme, excessivement pris au piège dans son rôle de pou-
voir. Le sacrifice de la fille par le roi achéen peut être interprété comme une 
trahison de sa propre âme, à laquelle s’ensuit paradoxalement une renaissance, 
un renouveau spirituel. Dans la métaphore alchimique du processus d’indivi-
duation, le vieux roi tombe malade et doit mourir pour se transformer. Un sa-
crifice est nécessaire pour un nouveau départ. L’animal guide-totem de tout le 
processus est la biche, sacrée pour Artemis.

“Da che agreste vallata della verde
Inghilterra, da quale miniatura persiana, da quale

arcana regione delle notti e dei giorni che il nostro ieri 
racchiude, venne la cerva bianca che stamane

sognai? Durò solo un secondo. La vidi attraversare
il prato e perdersi nell’oro d’un meriggio illusorio.

Lieve creatura fatta un po’ di memoria e un po’ d’oblio, 
cerva a un solo lato. I numi che reggono questo curioso Mondo 

m’hanno permesso di sognarti, non d’esserti padrone: forse a 
una svolta del futuro profondo



 2 - 202062 Siracusane

t’incontrerò di nuovo, bianca cerva del
sogno. Sono anch’io un lucido sogno che dura

poco più di quel sogno del prato e del
candore.”

(Jorge Luis Borges)1

Immaginiamoci Euripide intorno al 406 a.C., possibile data in cui ha composto 
una delle sue tragedie più incisive ed emblematiche: Ifigenia in Aulide. Fuori i 

clamori della guerra fra Atene e Sparta, che sta per finire ma che lascia devasta-
zione, crudeltà e ovviamente morte alla sue spalle. Euripide è ormai in tarda età,2 
non sappiamo quanto anziano ma è anziano; se è attendibile la sua data di nascita 
fissata per il 480 a.C., è un settantaquattrenne per cui possiamo dire per quell’e-
poca è, decisamente anziano. Inoltre, quando scrive quest’opera è ormai esule da 
2-3 anni (dal 408), ospite del re Archelao in Macedonia. È un esule/ospite, nel 
senso che Archelao lo ha invitato a far parte del suo cenacolo di intellettuali ed ar-
tisti, ma è comunque fuori dalla sua patria e se ha deciso di allontanarsi dalla sua 
“amata spelonca”, che fosse metaforica o fisica (secondo un racconto fantasioso si 
sarebbe trasferito in una grotta con tutti i suoi libri per dedicarsi solo ai suoi studi 
lontano dal contatto umano), di fatto è in esilio. Quello che è certo, è che era un 
intellettuale di alto livello, ricco di famiglia al punto da possedere una biblioteca 
e vicinissimo al circolo filosofico dei sofisti della sua epoca (Alcibiade e Crizia), 
con i quali condivideva lo spirito scettico critico ed un certo tipo di pessimismo 
nichilista modernissimo, potremmo dire contemporaneo. Quindi, riassumendo, 
abbiamo un Euripide al tramonto della propria esistenza, reduce da una guerra 
sanguinosa, lontano dalla patria, probabilmente al culmine del suo pessimismo 
dopo una carriera da tragediografo florida (novanta tragedie al suo attivo), ma de-
ludente sul piano del successo: vincerà solo per 5 volte durante le rappresentazio-
ni e quindi pochissime volte in confronto ai giganti suoi predecessori (Eschilo e 
Sofocle). Il suo stile è difficile, aspro, in controtendenza. Entreremo, gioco forza, 
dentro la sua poetica più avanti, ma per adesso ci basti dire, con Nietzsche, che 
Euripide è il distruttore della tragedia perché i suoi personaggi spingono al limite 
il senso tragico fino a superarlo; il teatro greco vira nel teatro moderno. I perso-
naggi delle sue tragedie Aristofane li derideva denominandoli “eroi pezzenti”, 
che condividono tutte le meschinità degli uomini. Euripide annulla la distanza 
tra mito ed esperienza quotidiana e quindi diventa un de-mitizzatore.3 Quindi 
possiamo ben capire quanto deve essere stato scomodo per la sua epoca come 
autore e quanto deve aver lottato anche con se stesso per non cedere alla tenta-

1   Borges, J.L., Poesie, Milano, Feltrinelli, 2004.
2   Lesky, Albin. Storia della letteratura greca, vol. I, Milano, Il Saggiatore, 1962-1987.
3   Bultmann, R., Nuovo testamento. Il manifesto della demitizzazione, Brescia, Queriniana, 1970.

Luca Biasci



2 - 2020 63Siracusane

zione di compiacere il pubblico, per mantenere il suo discorso coerente; discorso 
che culmina appunto in questa sua ultima opera. È con questo stato d’animo che 
Euripide si appresta a scrivere la sua Ifigenia e possiamo quindi immaginarci che 
una sera, al lume di una sua candela, ha deciso di raccontarci una storia. Bisogna 
essere alla “Sera della vita”, sia nel senso di un percorso biologico che volge al 
termine, sia nel senso di una disposizione d’animo, come ci insegna Carl Gustav 
Jung: 

“Anche adesso non posso fare altro che raccontare storie (Geschichten erzhälen) su 
questo tema (Das Leben nach dem Tode): ‘mythologein’. Forse bisogna essere vi-
cini alla morte per acquistare la libertà necessaria per parlarne (...) per l’intelletto 
(Verstand) il ‘mythologein’ è una speculazione sterile, ma per l’anima (Gemüt) è 
un’attività salutare”.4

Per quanto possa apparire discutibile e riduttivo il ricondurre alla vita dell’au-
tore le motivazioni che si celano dietro il desiderio di comporre una determi-
nata opera, con una specifica trama ed intreccio, non credo si possa non tenere 
conto delle particolari condizioni sociopolitiche e psicologiche in cui si trovava 
Euripide quando ha scritto Ifigenia e soprattutto credo non si possa prescindere 
dalla sua situazione psicologica, personale e archetipica. Dunque la mia ipote-
si è che, naturalmente non tanto come personaggi storici ovviamente, ma come 
icone storico/rappresentative di determinanti archetipiche, autore e protagoni-
sta, Euripide e Agamennone, almeno per certi versi, possano identificarsi e in 
questa tragedia euripidea credo si possa scorgere, attraverso una lettura psicolo-
gica/archetipica, l’involuzione sul versante depressivo di una coscienza maschile 
(personale/collettiva) invecchiata e bisognosa ormai di un necessario/inevitabile 
rinnovamento. Questa stessa coscienza maschile, invece, perseverando verso la 
difesa del Logos ad ogni costo, contro anche il proprio istinto ed il parere dei pro-
pri cari, ferisce la dimensione erotica/animica della vita/natura e patisce, quindi, 
la nemesi della Grande Dea. Questa ipotetica nemesi si realizzerebbe attraverso 
una psicosi malinconica, che va a colpire il protagonista (l’autore?) e culmine-
rebbe nell’agito violento verso il Sé, attraverso il tentativo di eliminazione di Ifi-
genia, da intendersi come rappresentante dell’anima/psiche (sostanzialmente e 
anche riduttivamente certo, quindi un tentativo di suicidio). Infatti la fine non 
sarà segnata per il soma/bios (Ifigenia non viene uccisa), ma per l’anima, costretta 
a calarsi in livello più indifferenziato/teriomorfico5 (la cerva), con una ricaduta 
enantiodromica della coscienza in uno stato fusionale con la natura. Enantiodro-
mica ricaduta perché è tale il contrasto fra la coscienza solare egoica di un Aga-

4   A. Jaffé (a cura di), Ricordi, sogni, riflessioni di C. G. Jung, Milano, Rizzoli, 1992, p. 354.
5   Jung, C.G., Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere volume V, Torino, Bollati Boringhieri, 1970, pp. 
222; 251.

Il sacrificio di Ifigenia





2 - 2020 65Siracusane

mennone tutto identificato con il suo ideale e la regressio ad uterum naturae finale, 
dove Agamennone/Ifigenia continuano a vivere, o meglio ri-nascono, sotto forma 
di cerbiatta, tornano creature dell’humus della foresta vergine e quindi portano a 
compimento un ciclo vitale/animico/coscienziale che si azzera, dando così il via 
ad un nuovo inizio. In termini psicopatologici/archetipici, nei termini quindi pro-
prio della cosiddetta “patologizzazione”,6 dovuta al pulsare dei nuclei archetipici, 
il modo di pensare e di agire di Agamennone sembra quello di un folle invasato 
dal Logos. In termini psichiatrici: uno stato misto delirante (quindi un disturbo 
dell’umore ma con aspetti deliranti) dal quale non è permesso risollevarsi se non 
attraverso una “cura”. Cura tra virgolette naturalmente perché si tratta di capire 
che tipo di cura sia eventualmente possibile. 

Ma veniamo al racconto, veniamo alla tragedia.
Agamennone è nella sua tenda, tormentato dal dubbio e dal rimorso, non 

vuole più tener fede al patto stipulato con gli argivi e alla promessa fatta al fratello 
Menelao, dar guerra ai Troiani per vendicare il ratto di Elena (che poi ratto non 
è ma semmai fuga d’amore, seppur supportata dalla dea Afrodite, ma comunque 
così se la deve raccontare la coscienza collettiva degli Achei, per difendere l’e-
go virile da una frustrazione intollerabile). Agamennone inorridisce riguardo a 
quanto ha pensato in precedenza ed esce d’impeto fuori dalla tenda alla ricerca 
del fedele servo senza nome che vien chiamato solo Vecchio. 

E così deve essere perché questo è il suo ruolo archetipico. È a tutti gli effetti 
un vecchio saggio, nascosto nelle viscere del servo fedele, del giullare di corte, 
del trickster;7 è l’uomo che genuflettendosi di fronte al padrone, proprio nell’atto 
di abbassarsi in realtà lo rovescia e si pone lui in posizione regale. Perché è il 
depositario della vera saggezza ed infatti sarà proprio questo vecchio, soprattut-
to nell’incipit dell’opera ma anche in seguito, a dispensare parole di saggezza al 
disperato e già abbastanza folle Agamennone, triste, contraddittorio, dubbioso. 

Il testo inizia con un simbolo esoterico astrologico importantissimo, Agamen-
none è uscito dalla tenda e domanda al vecchio qual è quell’astro che splende 
nel cielo e si sente rispondere: “Sirio”. Tutti noi sappiamo bene quanto è densa 
di simbologia e di esoterismo questa stella. È la stella fiammeggiante della Mas-
soneria, della Golden Down e di molte società esoteriche. Nel 1977 fece scalpore 
il controverso best seller dello scrittore americano Robert Temple, “Il Mistero di 
Sirio”,8 in cui affermava che i Dogon (antica tribù africana del Mali) conoscessero 
una lunga serie di dettagli concernenti Sirio, impossibili da scoprire senza l’uso 
di telescopi e la ricollegava alla leggenda di Atlantide ed agli alieni. Ma al di là 

6   Il processo di “patologizzazione” diviene ben meno riduttivo se lo si intende come l’ha esaustivamente illu-
strato James Hilmann nel suo: La vana fuga degli dei, Milano, Adelphi, 1988: le immagini archetipiche rimosse 
dalla coscienza unilaterale, ritornano sotto forma di “morbi mentali”.
7   Jung, Ibidem, pp. 245-64.
8   Temple, R.K. G. , Il mistero di Sirio (The Syrius Mystery), St. Martin’s Press, 1976 Trad. It, Piemme, 2001.

Il sacrificio di Ifigenia



 2 - 202066 Siracusane

di queste amenità, che ci portano in parte fuori tema, quel che è certo è che ci 
troviamo di fronte ad un grande simbolo in cui è contenuto, in nuce, già tutto il 
mitologema da cui scaturisce la tragedia.

Sirio,9 astronomicamente Alfa Canis Majoris, conosciuta anche come Stella 
del Cane o Stella Canicola, in latino Sīrĭus, è una stella bianca della costellazione 
del Cane Maggiore; è la stella più brillante del cielo notturno, la seconda stella 
più brillante del cielo; quindi niente di strano apparentemente se Agamennone, 
uscendo a rivedere le stelle, di un cielo probabilmente estivo, ne viene subito col-
pito, si lascia immergere nei suoi raggi. Presso molte culture, la stella è stata spes-
so associata alla figura di un cane, ed è spesso indicata come foriera di sciagure. E 
anche questo non ci sorprende, siamo in una tragedia, l’intreccio nasce sotto l’e-
gida di una stella nefasta. Presso i Greci si riteneva che il suo scintillio, al suo sor-
gere eliaco, potesse danneggiare i raccolti, portare forte siccità o persino causare e 
diffondere epidemie di rabbia; il suo nome deriva infatti dal greco antico Σείριος 
che significa splendente, ma anche ardente, bruciante. La stagione che seguiva 
l’avvento della stella nel cielo mattutino era chiamata “Canicola” (con evidente 
riferimento al termine “Cane”, che designa la costellazione di appartenenza della 
stella) o estate. Gli abitanti dell’isola di Ceos, nel Mare Egeo, avrebbero offerto 
dei sacrifici a Sirio e a Zeus per invocare i venti rinfrescanti e avrebbero atteso la 
ricomparsa della stella in estate. Quindi se Sirio non è favorevole, niente vento e 
tutto questo è in linea con l’intreccio. Se la stella fissa Sirio, la stella del cane di 
Orione a 13 gradi Cancro, non è in posizione favorevole per l’astrologia abbiamo 
pericolo e morte, cioè “morte violenta”: ecco il sacrificio di Ifigenia, conditio sine 
qua non, per la spedizione degli argivi.

Ma per svelare gli aspetti più esoterici della stella bisogna rivolgersi all’Egitto. 
Sirio è riportata nei primissimi registri astronomici, conosciuta presso gli antichi 
egizi col nome di Sopdet; durante il Medio Regno, gli egizi basavano il loro calen-
dario sul sorgere eliaco di Sirio, ossia il giorno in cui la stella diventava visibile 
all’alba, poco prima che la luce del Sole la oscurasse in cielo, che all’epoca coinci-
deva con il prossimo arrivo delle inondazioni annuali del Nilo e del solstizio, dopo 
circa 70 giorni in cui la stella non era stata visibile nei cieli. Il capodanno egizio 
cadeva in estate, nel giorno detto “1 Thoth”, corrispondente all’odierno 29-30 
agosto. Tra gli egizi il geroglifico “spdt”, per indicare questa stella che chiamavano 
Sept, nome ellenizzato in Sothis (nella traslitterazione greca), mostra una stella e 
un triangolo; nella mitologia egizia, Sothis era identificata con la grande dea Iside, 
che formava una trinità con il marito Osiride e il loro figlio Horus, mentre i 70 
giorni di assenza della stella simboleggiavano il passaggio di Iside attraverso il 
“duat” (l’oltretomba egizio). Settanta erano anche i giorni che i defunti trascor-
revano nelle “case dell’imbalsamazione”. Questo a giustificare il forte legame tra 

9   Enciclopedia Treccani, voce: Sirio.

Luca Biasci



2 - 2020 67Siracusane

gli antichi egizi e la stella Sothis, perché era la Dea che presenziava il ciclo della 
morte-rinascita. Del resto l’ombra/Animus di Osiride/Sirio è Anubi, il dio dalla 
testa di cane che presenzia gli inferi. Al suo cospetto qualcosa o qualcuno deve 
morire, essere sacrificato, smembrato, imbalsamato e poi risorgere trasformato. 
Questo è il destino segnato della coscienza maschile Euripide/Agamennone e 
della sua Anima, Ifigenia.

Ma Sirio/Sept non era identificata solo con Iside ma anche la dea arciera Satit, 
una forma di Iside guerriera. Sostanzialmente una variante egiziana di Artemide. 

Ripercorrendo a ritroso il mitologema verso la notte dei tempi troviamo un 
riferimento anche nel Vedanta dove l’arciere è Rudra, quindi maschio, ma padre 
delle 27 sorelle spose del re Soma (la Luna) e che sono le dimore lunari dell’astro-
logia indiana. In Cina, Sirio è la stella della “Lupa celeste” che minaccia di ingo-
iare il Sole, che viene difeso dalla freccia divina di Shen (Orione). Il simbolismo 
dell’arco e della freccia è onnipresente e questo ci riporta alla presenza di Artemi-
de. Quindi la tragedia nasce sotto il segno della Grande Dea della morte-rinascita 
ma anche sotto quella particolare declinazione della Dea che è rappresentata, 
appunto, da Artemide.

All’inizio della tragedia tutto è silenzio e inazione: “non c’è voce né di uccelli né 
di mare, i venti non soffiano, immobili le guardie sulle mura, tutto congelato” dice 
il poeta tragico tramite Agamennone. Come non farsi venire in mente, da psichia-
tra, il silenzio e l’arresto della depressione. Lo spazio patico, “sentito”, descritto 
da Minkowski,10 che tende ad essere vissuto, di conseguenza, come disperatamen-
te vuoto, piatto, senza rilievo e prospettiva, senza suoni: le cose sono sentite come 
isolate, senza rinvio intenzionale, sentite come lontane in senso esistenziale; ma è 
anche uno spazio chiuso, raggrinzito, coartato, bloccato, soffocante, opprimente. 
È il peso della colpa che si fa sentire in Agamennone e che desertifica il suo pre-
sente, che congela e coarta il suo orizzonte esistenziale e lo mette direttamente 
nelle mani del suo essere per la morte.

L’angoscia che Agamennone svela al vecchio, portato dentro la sua tenda, è re-
lativa al peso del potere, o meglio di chi non ha onori; il re si dichiara sconfitto di 
fronte al peso del suo incarico e di fronte al fatto di trovarsi fra due fuochi. Da un 
lato, abbiamo la pressione esercitata dagli dèi che sconvolgono l’uomo per le loro 
cose non perfettamente compiute; in fin dei conti sono gli dèi che hanno gettato 
gli Argivi in quel guaio ed è una dea, quell’Artemide, che si reputa offesa e vuole 
vendetta. Fuor di metafora, ci vuol comunicare Euripide, che spesso il destino si 
scaglia con violenza contro di noi e chi ha responsabilità pubblica ne è maggior-
mente esposto, almeno per certi versi. Su un altro versante, anche gli uomini eser-
citano una ben dura pressione verso il loro re, con i loro pareri variabili, volubili 
e difficili da soddisfare e da conciliare; il re viene schiacciato dalla distruttività e 

10   Minkowski, E., Cosmologia e follia, saggi e discorsi, a cura di F. Leoni, Alfredo Guida Editore, 2000

Il sacrificio di Ifigenia



 2 - 202068 Siracusane

dalla voracità degli altri principi. Volendo attualizzare, questa potrebbe essere 
una descrizione poetica-paradigmatica del tipico cul de sac in cui si può venire 
a trovare l’uomo di potere e di successo (oggi giorno il magnate, l’industriale, il 
politico), il quale, schiacciato da un destino nefasto ma anche dalle “pressioni” 
di alleati, collaboratori, pretendenti, prende atto del proprio fallimento e viene 
sopraffatto, annichilito, dalla colpa. Abbiamo un rimedio in Omeopatia, che non 
a caso si può usare come terapia complementare in certe forme di malinconia, 
che è l’Aurum metallicum, l’oro, conosciuto già nella Spagyria come medicamento 
per le depressioni. La materia medica omeopatica di Aurum, corrisponde in gran 
parte all’atteggiamento di Agamennone in questa tragedia, almeno per quanto 
riguarda lo psichismo. Così, uno dei più grandi omeopati viventi, George Vi-
thoulkas, descrive le sue caratteristiche psichiche: 

“Il tema centrale di Aurum è dato da estrema depressione e disgusto della vita che 
progrediscono fino a pensieri di suicidio per finire nell’autodistruzione. (…) Si tratta 
di solito di persone chiuse, responsabili (…). Generalmente sono molto disciplinati 
ed ambiziosi. Sembra che abbiano la convinzione di essere destinati ad un posto im-
portante nella vita. Questo aspetto illustra il carattere egoista di Aurum ed è proprio 
questo elemento di egoismo che causerà a questi individui difficoltà nel corso della 
vita. (…) Diranno o daranno l’impressione che tutta la loro vita sia stata pervasa da 
un senso di serietà, con un tocco di tristezza. Con il progredire della patologia, entre-
ranno in uno stato di autocritica, di auto biasimo per finire con la sensazione di non 
valere niente e di essere incapaci di riuscita in qualunque impresa”.11

Ma cosa può significare questa imponente metafora poetica del re sconfitto, se 
non il peso della vita, il peso della vita sociale, della vita pubblica, dell’impegno 
collettivo! 

È il peso di una vita come coscienza egoica ipertrofica ed ipersviluppata che 
volge al termine e trova il suo limite, in Aulide. Il servo (impersonale, senza nome) 
è il trickster, come già scritto, è il giullare di corte, che fa da grillo parlante ad 
Agamennone, è la funzione inferiore12 di Agamennone (probabilmente il senti-
mento). Il servo è una dote della moglie, mandato da Tindaro in regalo, è un 
“Vecchio Saggio” al servizio del femminile, quindi sa intuire e soprattutto “sen-
tire” i voleri della Grande Dea. Ed è proprio di fronte al suo servo che comincia 
l’anamnesi del re: Agamennone tutto d’un fiato, per così dire, racconta come sono 
andate le cose da quando gli Argivi stipularono il patto di difendersi l’un l’altro 
dalle ingiustizie a quando Elena venne sottratta a Menelao, il quale radunò un 
esercito e una flotta che, arrivata in Aulide, non trovò il vento e allora si consultò 
Calcante, il quale promise partenza e vittoria in cambio del sacrificio di Ifigenia. 
Quindi il servo, vecchio saggio, dotato di intuito e sentimento femminili diventa 

11   Vithoulkas, G., pp.759-60, Materia Medica Viva, Milano, Edizioni Belladonna, 2000.
12   Jung, C.G., Tipi Psicologici, 1969.

Luca Biasci



2 - 2020 69Siracusane

il consigliere, l’alter ego più evoluto, l’analista, il terapeuta potenziale in un certo 
senso, di quest’uomo dall’Ego così irrigidito e sembra tendere l’orecchio al rac-
conto di Agamennone per scoprire indizi e prove. In questo passo, la tragedia si 
tinge di “giallo” come nell’omonimo genere letterario, ma a ben pensarci ricorda 
molto da vicino quell’atmosfera che si viene a creare in analisi, quando anche noi 
“junghiani” riteniamo che sia il caso di, momentaneamente, ad hoc, soprattutto 
nella cosiddetta “prima parte” dell’analisi, seguire la scuola del sospetto13 (freu-
diana), e ci sentiamo di dover indagare nel passato del paziente. Allora ci mettia-
mo ad analizzare i dettagli e scopriamo che nella storia del nostro paziente c’è un 
momento, o meglio più momenti, in cui è stata presa una decisione determinante 
e questa decisione, in un modo o nell’altro, nel bene e nel male, ha dato origine 
ad una cascata di eventi apparentemente irrefrenabili, al culmine dei quali avver-
rà la resa dei conti, in un misterioso, imprevedibile, catartico momento futuro. 
Agamennone protesta ma poi si lascia convincere e così facendo si consegna, 
pur commettendo un evidente errore (perché tradisce la propria anima, tradisce 
Ifigenia, prima ancora di sapere della mancanza di vento e della necessità del 
sacrificio) da il via al proprio errare, cioè consegna il proprio destino personale 
al proprio destino archetipico e così facendo fa comunque oscillare il suo asse 
Io-Sé. O meglio è il Sé che fa oscillare l’asse ed attacca. Utilizzando una metafora 
marziale, visto che di un capo guerriero stiamo parlando, possiamo utilizzare il 
principio fondamentale del Ju-do,14 dove la radice ju, vuol dire “cedevolezza”. 
Nel Ju-do vi è una forma di lotta controllata, regolata da una regola precisa che si 
chiama randori: se l’avversario ci sbilancia, la cosa da fare è cedere, se lui spinge, 
noi tiriamo, se lui ci tira, noi lo spingiamo. È come dire, seguiamo sempre l’av-
versario, seguiamo la corrente, seguiamo la forza della natura, non ci opponiamo 
mai! Perché se ci opponiamo, comincia uno sforzo enorme, inutile dove comun-
que vince il più forte e quando il più forte vince allora il più debole si schianta 
al suolo ed è la fine. È chi è il più forte fra il Sé e l’Io? Siamo più forti noi, fragili 
entità individuali? Piccoli attimi di respiro venuti al mondo per subito uscirne? 
O è più forte un impulso archetipico, il quale, attraversando le generazioni e le 
epoche dalla notte dei tempi, viene dal passato più profondo e si slancia verso il 
futuro più ignoto? 

Agamennone avrebbe potuto cedere, se con lungimiranza avesse colto la folle 
distruttività “egoico-concretistica” e maschilista di Menelao e degli altri Argivi e 
se avesse capito in quale gorgo mortifero si stavano gettando ed avrebbe rinun-
ciato. La sua rinuncia gli sarebbe costata il potere, avrebbe dovuto rinunciare 
al trono, forse sarebbe stato esiliato come traditore del fratello e della patria, 

13   Ricoeur, P., Dell’interpretazione. Saggio su Freud, Il Saggiatore, Milano, 2002 (originale 1965).
14   Il judo ( jūdō, via della cedevolezza) è un’arte marziale, uno sport da combattimento e un metodo di difesa 
personale giapponese formalmente nato in Giappone con la fondazione del Kōdōkan da parte del prof Kanō 
Jigorō, nel 1882.

Il sacrificio di Ifigenia



 2 - 202070 Siracusane

ma forse, perlomeno per il suo ciclo vitale, si sarebbe salvato, avrebbe condotto 
una vita più ritirata e solitaria, magari in una spelonca, proprio come Euripide, 
appunto, in ritiro-meditazione, concentrato sul compito della seconda metà della 
vita, ed avrebbe salvato la propria anima, consentendole una rinascita/trasfor-
mazione forse meno traumatica. Ma, invece, Agamennone non rinuncia affatto, 
non cede, e così facendo innesca la tragedia o comunque sia (per riuscire dalla 
personalizzazione riduttiva ) ne facilita l’innesco. Comunque sia, tutta questa sor-
te avversa che si presenta all’orizzonte, ma anche tutti questi pareri avversi degli 
uomini, Agamennone li subisce, denotando uno stile del tutto passivo e depres-
sivo. Nel racconto della tragedia si evidenzia anche l’atteggiamento ossessivo, os-
sessivo-compulsivo possiamo dire, tipico di un quadro malinconico ma anche di 
un quadro misto, dove l’umore oscilla vertiginosamente e anzi si mescola, si em-
brica, nel suo versante maniacale e nel versante depressivo, dando origine a quei 
quadri così impulsivi e disforici che in psichiatria ben conosciamo.15 Dopo aver 
imbrattato, scancellato, sigillato, de-sigillato e ri-sigillato più tavolette, alla fine 
manda la tavoletta di disdetta e l’affida al suo alter ego sinistro (servo/maestro/
analista, rappresentante della funzione inferiore), ma se ci si pensa bene (anche se 
nella tragedia non si legge) è troppo tardi o comunque troppo sul filo del rasoio. 
Questo, sempre tornando a Freud, sembra un atto di psicopatologia della vita 
quotidiana. Sono quei ripensamenti dell’ultimo minuto che sembrano utili solo a 
suggellare l’errore ormai immodificabile, o a creare ancora angoscia cercando di 
ritardare l’esito nefasto ormai inevitabile, o l’illusione maniacale delirante di ope-
rare un diniego, di cancellare un fatto che ormai sta per accadere. Agamennone 
ha già ordito un tradimento feroce ai danni della figlia (e della moglie, che non 
scorderà il torto subito), pianificato nei dettagli: le due donne verranno attratte 
dalla prospettiva di un matrimonio con un grande eroe, con Achille. Ma se l’in-
vito a venire a nozze era stato già inviato in precedenza, come avrebbe potuto un 
successivo ordine fermare un invito così allettante? Vi si scorge il dubbio osses-
sivo ed autodistruttivo di una coscienza in disfacimento: atti autolesivi di natura 
depressiva o veri e propri tentativi di suicidi, che magari nascono apparentemente 
dimostrativi cioè non finali, ma siccome la coscienza del soggetto è spesso ormai 
malridotta, arrivata ad un punto di non ritorno, i ripensamenti rendono solo più 
tragica o comunque più problematica la vicenda. Il vecchio servo, che è tutt’altro 
che passivo o rimbambito (è un vecchio saggio), non manca di rinfacciare al suo 
re che ha osato troppo e anche che, con ironia, ha fatto veramente una scioc-
chezza nell’ordire un doppio inganno, sia verso la figlia che verso Achille… e per 
ottener cosa? L’autodistruzione. 

Ma Agamennone non comprende la portata di queste critiche, si limita a ma-
nifestare la sua angoscia travestita da premura, insistendo con veemenza sulla 

15   Binswanger, L., Melanconia e mania, 1960, Torino, Boringhieri, 1971.

Luca Biasci



2 - 2020 71Siracusane

necessità di fermare il carro o l’eventuale corteo della figlia, ma è troppo tardi: la 
luce, il carro del sole, sembra portare speranza ed invece annuncia la fine. Ifigenia 
e Clitennestra arrivano eccome, anzi anticipano quasi o così sembra dall’effet-
to scenico, quasi a schiacciare definitivamente quell’impulso di ripensamento di 
Agamennone. L’Ifigenia che arriva, che entra in scena, non è ancora la vera Ifi-
genia, chiave della tragedia. Non a caso questa Ifigenia viene descritta tramite il 
coro, in maniera impersonale. È una fanciulla dai gusti piuttosto maschili, visto 
che come un generale d’armata mette in rassegna e descrive con ammirazione tut-
to l’esercito degli achei, i loro carri, le loro armi e poi la flotta; sembra in funzione 
del padre, sembra una figlia identificata con l’anima maschile del proprio padre. 
Questa anima maschile descritta dal coro probabilmente serve per introdurre 
il drammatico dialogo tra i due fratelli, con l’ingresso in scena di Menelao, che 
è il primo dei due personaggi che si mostreranno estremamente mutevoli nelle 
convinzioni e nello stato d’animo, evidenziando un bipolarismo estremo (l’altro è 
evidentemente lo stesso Agamennone). 

Atteggiamenti ed umori mutevoli che, tra l’altro, sono costati ad Euripide, da 
parte di una certa critica deteriore che nasce con il sarcasmo feroce di Aristofane, 
la fama di costruire personaggi meschini, vigliacchi, deboli, labili; mentre in realtà 
è proprio questa ambivalenza estrema che rivela, semmai, la straordinaria con-
temporaneità di un Euripide. In questo senso, possiamo avvicinarlo a Joyce, Sve-
vo e a Pirandello, nel descrivere in maniera così vivida e realistica l’ambivalenza 
della coscienza umana, così umana e troppa umana proprio perché ambivalente 
e perché dominata e soverchiata dalla dimensione inconscia, quest’ultima proba-
bilmente in nessuno dei grandi tragici così presente come in Euripide. Ma al di là 
di questa modernità stilistica e letteraria con questo dialogo si evidenzia, dal no-
stro punto di vista junghiano, ancor più lo sbilanciamento continuo dell’asse Io-
Sé, con l’instaurarsi di una serie di rovesciamenti enantiodromici, potenzialmente 
infiniti. Potremmo dare ad Agamennone e Menelao il ruolo di funzioni psichiche: 
l’Io e l’Ombra. La coscienza di Agamennone di fronte al Sé che preme per vedere 
realizzato il proprio progetto trasformativo (attraverso gli accidenti del destino e 
l’ostilità/difficoltà create dal collettivo), si scinde e si scatena un serrato confronto 
tra l’Io e l’Ombra dove ora domina il primo, ora la seconda e viceversa. In un pri-
mo momento Agamennone è l’Io paterno che difende la figlia e Menelao l’Ombra 
del potere e della vendetta. Se leggiamo il dialogo della tragedia tra i due fratelli 
attraverso questa lente si possono trarre considerazioni interessanti. È nel ruolo 
di Ombra che Menelao cerca di convincere Agamennone a tener fede alla pro-
messa e, per far questo, fa leva sul fatto che le promesse agli amici si mantengono 
(quindi viene stimolata la solidarietà virile), poi sull’ambizione di comando e di 
bottino sui troiani (quindi si stuzzica l’avidità e l’arroganza che Agamennone per 
prima aveva mostrato di avere), poi sul senso del ridicolo in cui avrebbe gettato 

Il sacrificio di Ifigenia



 2 - 202072 Siracusane

se stesso e la figlia rinunciando. 
Quindi Menelao/Ombra spinge anche sull’orgoglio e sulla Persona di Aga-

mennone, il suo ruolo sociale. Agamennone, come spesso succede proprio nel 
confronto con l’Ombra, ha uno scatto di rivalsa morale e reagisce accusando lui, 
Menelao (cioè il proprio lato oscuro come uomo/Agamennone), di combattere 
per una moglie in realtà del tutto negativa (di nuovo vendetta, egoismo, avidità, 
maschilismo, la moglie come possesso) e dichiara che non ucciderà i suoi figli 
per questo; cioè Agamennone per un attimo si rende conto che potrebbe salvare, 
attraverso un atto di pietas, la propria parte innocente, la propria parte vitale, la 
propria Anima. E il coro amplifica questa parziale e momentanea presa di co-
scienza ricordando che è virtuosa la scelta di risparmiare i figli. Vi è poi un nuovo 
scontro Io/Ombra, dove Menelao si appella di nuovo ad una presunta fratellanza; 
ma Agamennone non solo risponde di volergli essere fratello nella saggezza, non 
nella stoltezza ma poi ha il momento di maggiore lucidità presente in tutta l’o-
pera ed è anche forse il passo dal quale io ho preso le mosse per questo mio bre-
ve intervento di commento alla tragedia, perché si parla esplicitamente di follia. 
Agamennone accusa Menelao di delirare per opera di qualche dio. E più avanti 
ancora il coro, di fronte alle esternazioni della stessa Ifigenia, definirà moralmente 
elevato il modo di sentire della fanciulla, ma riconoscerà qualcosa di veramente 
malato nella sorte e nel volere degli dèi.

La situazione in cui si trova Agamennone ha qualcosa di malato. 
Quindi Euripide stesso mi consente questo mio, forse, solo per certi versi, 

riduttivo, “patologizzare” gli eventi narrati nella tragedia. Comunque, ritornando 
all’intreccio, è lo stesso nume che tradisce proprio Agamennone facendo venire 
la figlia prima del previsto e mettendo di nuovo in difficoltà la funzione dell’Io 
di Agamennone, proprio quando aveva avuta questa importante, seppure mo-
mentanea, vittoria sull’Ombra. Sembra che qualcosa sia avvenuto nella coscienza 
di Agamennone, perché l’Ombra/Menelao si addolcisce, recupera la dimensione 
femminile e sembra dar voce alla funzione inferiore, come era successo con il 
servo vecchio saggio e come spesso succede proprio dopo un confronto serrato 
con l’Ombra. Menelao si trasforma, seppur per un breve intervallo, in una figura 
di daimon immaginale, capace di commuoversi e far commuovere, provoca la 
fuoriuscita delle lacrime, ricorda il fatto di esser figli della stessa madre (la madre 
psiche potremmo dire, la coscienza di Agamennone) ed ecco che siamo in pieno 
recupero del sentimento. Ma tutto sarà inutile, perché ormai il dramma sta per 
compiersi e se, stilisticamente si può pensare ad un climax alternante (speranza/
delusione/speranza/delusione, ecc.) che l’autore ha creato, per rendere ancora 
più emozionante il momento drammatico per lo spettatore, dal nostro punto di 
vista, psicologico, ritorniamo allo sbilanciamento dell’asse Io-Sé avvenuto, quan-
do Agamennone ha preso la sua decisione promettendo agli Achei e gettandosi in 

Luca Biasci



2 - 2020 73Siracusane

un destino senza ritorno. 
La coscienza dell’Io di Agamennone è come sfiancata dagli attacchi del desti-

no (gli dèi), del collettivo (gli Achei, l’esercito) e persino dei suoi propri cari (il 
fratello come ombra psichica) e non regge più: cade nella nigredo più disperata. 
Agamennone diventa pessimista e vede solo un futuro nero, nel testo tragico si 
leggono come attribuite ad Agamennone parole degne di un paziente con un 
delirio nichilista, con un delirio di rovina, di colpa e persino persecutorio, perché 
comincia a sostenere che ormai è troppo tardi, che non si può fare più niente, che 
ormai la sua colpa non può essere sollevata, che tutti sarebbero contro di lui se si 
ribellasse e che Ulisse o Calcante stesso potrebbero rivelare la notizia del suo tor-
nare indietro rispetto alla promessa, creando la risposta vendicativa degli achei; 
se li immagina già pronti ad assediare Argo e superare persino le mura ciclopiche, 
pur di strappare via la terra a lui e sterminare tutta la famiglia, per cui, allora tanto 
vale che Ifigenia muoia subito e lei sola. 

È assolutamente sconcertante per il lettore questa reazione così pessimista ed 
esasperata di Agamennone, questa visione così distruttiva. Certo, probabilmente 
la sua posizione non era politicamente e strategicamente sostenibile, ma se solo il 
re avesse accettato di deporre la corona (proviamo a fare una sorta di immagina-
zione attiva su questo punto cruciale della tragedia, come spesso si fa fare ai no-
stri pazienti in analisi junghiana, di fronte ad un sogno o ad una fantasia con un 
esito almeno apparentemente negativo o quando sempre in un sogno, ma anche 
nella realtà della vita quotidiana, ci si trova ad un vicolo cieco), se magari avesse 
accettato di auto-esiliarsi fuggendo lontano in terre alleate con un manipolo di 
fedelissimi, magari con l’aiuto di Achille, che in quest’opera è molto diverso 
dall’Achille che conosciamo dall’Epopea omerica, essendo comprensivo e pieto-
so (a dimostrazione di come sono più moderni e sfumati i caratteri dei personag-
gi di Euripide), che cosa sarebbe successo? Avrebbe potuto Agamennone con la 
sua Anima/Ifigenia salvarsi dal proprio destino? Questo non è dato saperlo, ma 
possiamo presupporre anche di no, perché ormai la decisione è presa, il destino 
già avviato. Ma forse questa presa di posizione della coscienza a favore dell’Ani-
ma, con una netta rinuncia alle pretese del collettivo, della Persona, dell’Ego e 
dell’Ombra,16 avrebbe potuto garantire una trasformazione più salutare ed una 
presa di coscienza attraverso una sorta di illuminazione, evitandosi il destino 
immediato di morte dell’Anima a cui Agamennone si destina con questo suo 
pessimismo.

A questo punto la tragedia va verso il suo culmine. Ifigenia è condannata, ma 
non senza compiere prima una serie di passi commoventi in cui cerca di convince-
re il padre a desistere e così farà Clitennestra e così Achille. Infine anche Ifigenia 
farà il suo molto noto e scioccante cambiamento di atteggiamento, sposerà l’idea 

16   Callieri, B., Quando vince l’ombra, Roma, Città Nuova,1982.

Il sacrificio di Ifigenia



 2 - 202074 Siracusane

del padre dichiarandosi pronta a morire ed andrà orgogliosa incontro alla morte 
sotto gli occhi stupefatti e ammirati degli Argivi. In conclusione la Dea (ex machi-
na), sottrae Ifigenia alla scure e la sostituisce con una cerva.

Da Von Franz, nel suo classico sul femminile nella fiaba,17 sappiamo che ci 
troviamo di fronte anche in questa tragedia al mitologema della Dea o della Maga 
negletta. Quando ci troviamo di fronte al dipanarsi di una delle varianti di questo 
mitologema, la nostra prospettiva archetipica ci dice che un comportamento na-
turale è stato trascurato. 

Gli organi della psiche trascurati si comportano come gli organi del corpo 
trascurati, essi provocano l’insorgere di una malattia dell’intero sistema. Natural-
mente va precisato che anche di fronte ad un atteggiamento sbagliato, non si può 
mai puntare il dito verso qualcuno in particolare, ma semplicemente prendere 
atto della coazione a ripetere di uno stato d’animo e/o di un comportamento 
unilaterale. Talvolta, infatti, il complesso è presente di per sé, sia nel senso che 
può trattarsi di una problematica transgenerazionale/culturale o di clan (e questo 
nel caso degli Achei non ci sorprenderebbe, trattandosi di un popolo a forte im-
pronta patriarcale guerriera dove certamente il principio femminile era negletto), 
sia perché sappiamo bene che nella visione junghiana esiste anche il male in sé 
e quindi anche una cattiva sorte può essere tale di per sé, senza che vi sia neces-
sariamente una spiegazione. Comunque, il modello archetipico della Dea oltrag-
giata, rivela un femminile con un complesso materno negativo che non mette da 
parte il risentimento e rinfocola la ferita. È la Dea offesa che incarna il principio 
femminile di severità e vendetta della natura (diversa dalla punizione maschi-
le del logos, della legge). Un atteggiamento contro natura provoca, comunque, 
conseguenze negative anche se non è stata violata nessuna legge morale. Ma è so-
prattutto, la persistenza in un atteggiamento superato che crea situazioni impos-
sibili. L’uomo, tragicamente, persevera nel mantenere il principio cosciente ma 
la perseveranza divenuta ostinazione provoca la dissociazione. D’altra parte, ci 
ricorda Von Franz, secondo Jung si dovrebbe essere molto elastici nel nostro at-
teggiamento cosciente e capendo il messaggio dall’inconscio modificare il nostro 
atteggiamento. E infine, Von Franz dice una cosa importantissima a proposito 
proprio di Ifigenia e cioè che lo sviluppo di una certa parte della femminilità per 
chi persiste in un atteggiamento unilaterale è consentito solo senza oltrepassare il 
livello infantile. Cioè Ifigenia deve morire bambina, deve morire vergine; l’anima 
di Agamennone, del grande re è un anima bambina che resterebbe tale in eterno 
se non sopraggiungesse il fato o gli eventi a precipitare la situazione ed indurre un 
drammatico, tragico cambiamento.

Da questo punto di vista quindi, i tratti di infantilismo presenti nella figu-
ra di Agamennone, che diventa vittima di quella che Jung chiamerebbe una re-

17   Von Franz, M.L. , Il femminile nella fiaba, Torino, Bollati Boringhieri, 1979.

Luca Biasci



2 - 2020 75Siracusane

gressione della personalità, che lo fanno essere non all’altezza degli eroi tragici e 
completamente vittima degli eventi, hanno un senso, visti nell’ottica del proces-
so d’individuazione. Questo Agamennone non è quello di Eschilo, che sposa il 
volere della Dea con grandiosa malvagità, è un Agamennone minore; come già 
sottolineato è tormentato, dubbioso, ossessivo, ritorna continuamente sulle pro-
prie decisioni e spera che avvenga qualcosa che venga a dissolvere ciò che poco 
prima ha desiderato. Non è più un personaggio epico ma gretto e subalterno: è 
un vecchio re debole e malato che deve morire. D’altronde è ben noto che il tema 
del Vecchio re, che si ammala, muore, guarisce e rinasce è uno dei temi centrali 
del pensiero di Jung, che attraversa tutta la sua opera, prende forma in Simboli 
della trasformazione,18 culmina nel Mysterium Coninunctionis,19 passando per gli 
studi sull’Alchimia.20

Da questo punto di vista, ci viene incontro un interessante autore junghiano, 
che ha fatto uscire in America i suoi più importanti lavori negli anni settanta e cir-
colati in Italia negli ottanta, ma che negli ultimi decenni è stato quasi dimenticato o 
comunque non si legge più da tempo immemorabile nelle bibliografie degli articoli 
che escono nelle riviste. Sto parlando del medico psichiatra e letterato John Weir 
Perry, allievo diretto di Jung, che con i suoi testi più importanti21 ha concepito 
anche una teoria junghiana della psicosi. Secondo le osservazioni di Perry sugli psi-
cotici, le dinamiche profonde che sottendono il crearsi di una struttura di pensiero 
delirante, poggiano sull’immagine del Sé e del modo in cui l’individuo si perce-
pisce. Quando il punto di vista che l’individuo ha su se stesso (l’Ego, la coscienza 
dell’Io), è troppo angusto, unilaterale, svalutativo o iper-valutativo, l’immagine 
del Sé richiede una riorganizzazione ed entrano in gioco vari meccanismi di com-
pensazione. Se questi non riscuotono successo si ha un più drastico e turbolento 
processo nel regno della psicosi, per imporre i cambiamenti necessari. Quindi l’A-
gamennone (che è un po’ anche Euripide) probabilmente, prima diventa ossessi-
vo, cioè è tormentato dal dubbio, dal senso di colpa ma anche dall’indecisione, 
diventa ansioso e depresso, poi sempre più depresso, fino al versante melanconico 
e quando decide di diventare del tutto unilaterale e cioè di vedere solo la ragion di 
stato, quella della Persona (la dignità) ed il potere, il Sé lo precipita nel baratro del 
sacrificio e cioè del sacrificio di sé e cioè della propria Anima. 

La cerimonia del sacrificio di Ifigenia potrebbe persino essere vista come una 
grande allucinazione, una dispercezione complessa in cui il Sé di Agamennone si 
riorganizza sacrificando l’Anima, cioè distruggendo tutto ciò che era stato Aga-
mennone fino ad allora persino nel suo intimo, per riorganizzarsi in maniera com-

18   C.G.Jung, Simboli della trasformazione, in Opere volume 5, Torino, Bollati Boringhieri, 1952.
19   C.G.Jung, Mysterium Conunctionis, in Opere volume 14, Tomo II, 1990, Torino, Bollati Boringhieri, 1970.
20   C.G.Jung, Studi sull’alchimia, in Opere volume 13, Torino, Bollati Boringhieri, 1988.
21   J.W. Perry, The far side of madness, 1974, trad. it. La dimensione nascosta della follia, Napoli, Liguori, 1980. 
J. W. Perry, The self in psychotic process; its symbolization in schizophrenia. University of California Press., 1953.

Il sacrificio di Ifigenia



 2 - 202076 Siracusane

pensatoria, verso altre configurazioni psichiche, ripartendo da un terreno neutra-
le e naturale: la cerva. 

Ma qual è il versante archetipico che emerge dall’inconscio? È quello rap-
presentato da Artemide.22 La Dea vergine, nella mitologia greca-arcaica, rappre-
sentava la natura immacolata e selvaggia; pur amando le sue ninfe, se qualcuna 
di essa cedeva ad Eros la scacciava. Inoltre era legata alle doglie e al parto. Ci si 
ricorda del pastore, Atteone,23 che fu trasformato in cervo e poi fatto sbranare dai 
suoi cani perché aveva visto la Dea fare il bagno nuda. Vedere o sapere troppo. 

Il cervo, in molte civiltà ed epoche è stato simbolo di fertilità, di crescita spi-
rituale e del morire per divenire, fa capo a molte leggende. Nella più curiosa, a 
cinquant’anni esso ricerca un serpente e poi lo mangia, quindi deve bere acqua 
entro tre giorni, altrimenti muore; sarebbe l’anima assetata del divino.24

L’anima che cerca il divino ed il morire per divenire, evocano il confronto 
con il grande, ultimo passaggio, all’altra dimensione, quando tutte le altre porte 
appaiono chiuse. 

Qui il cerchio del nostro discorso si chiude, con quell’Agamennone che sce-
gliendo quel gesto orrendo e finale, il levare la mano contro la figlia innocente, la 
leva in realtà anche e soprattutto contro se stesso, non avendo ormai altra strada 
per uscire da un percorso concluso, ormai incancrenito e sterile. È il sopprime-
re il proprio stesso impulso vitale, la propria stessa Anima, scorgendo però già, 
in quel drammatico momento, con gli occhi già chiusi, nei chiaroscuri argentei 
della luce lunare, il passo deciso e maestoso della Cierva Blanca, che avanza fiera 
e senza paura lungo il sentiero non tracciato... ed è musica di buono auspicio, 
per le orecchie del morente, il calpestio delle foglie del sottobosco, sotto l’urto 
degli zoccoli nervosi ed impertinenti ed il rimbombo palpitante di quel nuovo, 
pulsante, potente, cuore animale. In questo senso appaiono decisive e illuminanti 
le parole del maestro di Kansas City:

“Quando ci domandiamo perché ogni analisi giunge così frequentemente e in tali 
varietà all’esperienza della morte, troviamo innanzitutto, che la morte compare con 
lo scopo di consentire la trasformazione. (…) la forza creatrice uccide mentre produce 
il nuovo. Tutte le confusioni ed i disordini chiamati nevrosi possono essere visti come 
un combattimento tra la vita e la morte (…) ciò che il nevrotico chiama morte, soprat-
tutto a causa del suo aspetto oscuro e ignoto, è una nuova vita che tenta di penetrare 
nella coscienza (…) analisi significa morire. (…) L’anima predilige l’esperienza della 
morte per introdurre la trasformazione. Considerato in questo modo l’impulso sui-
cida è una pulsione di trasformazione. (…) Porre un fine a se stessi significa arrivare 
alla propria fine, cercare (…) al fine di arrivare a ciò che non si è – ancora. (…) Il 
suicido è un tentativo di passare a forza da un regno in un altro attraverso la morte”.25

22   Enciclopedia dei miti, Brescia, Garzanti, 1990.
23   Ibidem.
24   AA.VV., Dizionario dei simboli, Casal Monferrato. Edizione Piemme, 1993.
25   Hilmann, J., Il suicidio e l’anima, Roma, Astrolabio, 1964., p. 52

Luca Biasci



2 - 2020 77Siracusane

Bibliografia
AA.VV., Dizionario dei simboli, Casal Monferrato. Edizione Piemme, 1993.
AA.VV., Enciclopedia dei miti, Brescia, Garzanti, 1990.
Binswanger, L., Melanconia e mania, 1960, Boringhieri, 1971.
Borgna, E., Malinconia, Milano, Feltrinelli,1992.
Bultmann, R., Nuovo testamento. Il manifesto della demitizzazione, Brescia, Queriniana, 1970.
Callieri, B, Quando vince l’ombra, Roma, Città Nuova, 1982.
Euripide, Ifigenia in Aulide, Venezia, Edizioni Marsilio, 2001.
Guardini, R., Ritratto della malinconia, Brescia, Morcelliana, 1993.
Hilmann, J., Il suicidio e l’anima, Roma, Astrolabio, 1964.
Hilmann, J., La vana fuga degli dei, Milano, Adelphi, 1988.
Jaffé , A. (a cura di), Ricordi, sogni, riflessioni di C. G. Jung, Milano, Rizzoli, 1992.
Jaspers, K., Psicopatologia generale, Roma, Il Pensiero Scientifico, 1964.
Jung, C.G., Simboli della trasformazione in Opere volume V, Torino, Bollati Boringhieri, 1952.
Jung, C.G., Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere volume V, Torino, Bollati Boringhieri, 1970
Jung, C.G., Tipi Psicologici in Opere, vol VI, Torino, Bollati Boringhieri, 1982.
Jung, C.G., Studi sull’alchimia in Opere volume XIII, Torino, Bollati Boringhieri, 1988.
Jung, C.G., Mysterium Coniunctionis in Opere volume XIV, tomo II, Torino, Bollati Boringhieri, 1990.
Kano, J., Judo Kodokan, Roma, Edizioni Mediterranee, 2005.
Lesky, Albin. Storia della letteratura greca, vol. I, Milano, Il Saggiatore, 1962-1987. 
Minkowski., E., Cosmologia e follia, saggi e discorsi, a cura di F. Leoni, Alfredo Guida Editore, 2000.
Perry, J.W. , The far side of madness, 1974, trad. it. La dimensione nascosta della follia, Napoli liguori, 1980. 
Perry, J.W. , The self in psychotic process; its symbolization in schizophrenia. University of California Press., 1953.
Ricoeur, P., Dell’interpretazione. Saggio su Freud, Milano, Il Saggiatore, 2002 (originale 1965).
Temple, R.K. G., Il mistero di Sirio (The Syrius Mystery), St. Martin’s Press, 1976; trad. it, Milano, Piemme, 2001.
Vithoulkas, G., Materia Medica Viva, Milano, Edizioni Belladonna, 2000.

Il sacrificio di Ifigenia





2 - 2020 79Siracusane

CLITENNESTRA E LA SUA 
VENDETTA

Marinella Calabrese

Riassunto
Nelle tragedie greche, anche se rappresentazione di un mondo prettamente ma-
schilista e patriarcale, si incontrano molte tipologie di femminile: ci sono donne 
che detengono il potere in assenza dei mariti e sanno governare, donne che 
usano la bellezza non solo come trappola ma anche come strumento di pace, 
donne vittime della violenza degli uomini o degli dèi, donne bambine e donne 
che invecchiano aspettando, donne che imparano anche ad uccidere per non 
soccombere.
Ognuna di loro rappresenta una tipologia di femminile ed in ognuna di loro le 
forze della psiche si muovono diversamente, spesso in modo conflittuale, in di-
rezioni opposte, rendendole sia vittime che carnefici. Clitennestra, vittima della 
violenza e della brama di potere del marito, acquisisce la stessa modalità di agire 
e la sua vendetta si consuma con il sacrificio della vita dello stesso Agamennone.
Dal mondo greco, fino ad oggi, Clitennestra è una figura che affascina e ci ripro-
pone la storia terribile della sua vita.

Abstract
In Greek tragedies, even if they represent a purely male chauvinist and patriar-
chal world, there are many types of women: there are women who hold power 
in the absence of husbands and know how to govern, women who use beauty 
not only as a trap but also as an instrument for peace, women victims of the vio-
lence of men or gods, childish women and women that grow old while waiting, 
women that can kill in order not to succumb.
Each of them represents a type of female and in each of them the forces of the 
psyche move differently, often in conflict, in opposite directions, being both 
victims and executioners. Clytemnestra, victim of her husband’s violence and 
lust for power, acquires the same mode of acting and her revenge is consumed 
with the sacrifice of Agamemnon’s life.
From the Greek world to nowadays, the repetition of the terrible story of 
Clytemnestra life fascinates and at the same time upset.

Resumè
Dans les tragédies grecques, même si elles représentent un monde chauviniste 
et patriarcal purement masculin, il y a des nombreux types de femmes: il y a des 
femmes qui détiennent le pouvoir en l’absence de leur maris et savent gouver-
ner, des femmes qui utilisent la beauté non seulement comme piège mais aussi 
comme instrument de paix, les femmes victimes de la violence des hommes ou 
des dieux, les femmes enfants et les femmes qui vieillissent en attendant, les 
femmes qui apprennent aussi à tuer pour ne pas succomber.
Chacune d’elles représente un type de femme et dans chacune d’elles les for-
ces de la psyché évoluent différemment, souvent de manière conflictuelle, dans 
des directions opposées, faisant d’elles à la fois des victimes et des bourreaux. 
Clytemnestre victime de la violence et de la soif de pouvoir de son mari, appren-
dra la même manière d’agir que lui, sa vengeance se consume avec le sacrifice 
de la vie d’Agamemnon.

Du monde grec, jusqu’à aujourd’hui, Clytemnestre est une figure qui fasci-
ne et reprend la terrible histoire de sa vie.



 2 - 202080 Siracusane

La tomba di Clitennestra si trova fuori dal recinto delle mura di Micene, in-
sieme a quella di Egisto: entrambi si erano macchiati di terribili colpe e non 

meritavano di riposare sotto il palazzo, il loro agire li aveva resi indegni di poter 
stare dentro le mura. Relegati altrove, puniti per l’eternità.

La tomba di Clitennestra è spoglia ma conserva la sua struttura e ha nascosto 
al suo interno gioielli meravigliosi. La tomba di Clitennestra è la tomba di una 
regina, una regina sanguinaria, una uxoricida, una madre ferita e crudele, una 
donna sola in un mondo di uomini feroci, ma pur sempre regina.

Da un mondo patriarcale, le storie di alcune donne sono arrivate fino a noi. Il 
potere e la guerra erano affari maschili, le donne erano destinate a sposarsi, avere 
figli, preferibilmente maschi e ad accudire la famiglia.

Eppure i tragediografi greci ci narrano le vicende di molte donne: donne stra-
ordinarie nel loro essere vittime o artefici del loro destino. Forse queste donne 
hanno segnato una strada, allargato gli orizzonti, offerto una diversa visione del 
mondo allora come adesso.

Ci sono donne che detengono il potere in assenza dei mariti e sanno governa-
re, donne che usano la bellezza non solo come trappola ma anche come strumen-
to di pace, donne vittime della violenza degli uomini o degli dèi, donne bambine 
e donne che invecchiano aspettando, donne che imparano anche ad uccidere per 
non soccombere.

Ognuna di loro rappresenta una tipologia di femminile ed in ognuna di loro 
le forze della psiche si muovono come frecce: hanno una meta, una direzione, un 
verso. Il loro sentire e il loro agire è la manifestazione di queste forze. È come 
nelle leggi della dinamica: conoscendo le forze è possibile prevedere il moto di un 
corpo, studiando il moto di un corpo risalire alle cause del moto stesso.

“Ho dimestichezza con l’odore della morte”
Così Tóibín, nella “Casa dei nomi” (2018) inizia il racconto delle vicende della 

casa degli Atridi, la storia di Agamennone e della sua famiglia, intrecciando i rac-
conti di Clitennestra e di Oreste. 

È un ulteriore racconto, a distanza di secoli, della storia di questa donna e dei 
suoi drammi.

Clitennestra e le sue vicende familiari sono state narrate in molte tragedie: da 
Sofocle in Elettra, da Eschilo nell’Orestea (trilogia formata dalle tragedie Aga-
mennone, Le Coefore, Le Eumenidi , 458 a. C.) e poi da Euripide in Ifigenia in 
Tauride (413 a. C.) ed Ifigenia in Aulide (rappresentata nel 403 a. C.). 

E in tempi più moderni ritroviamo la rilettura di Dacia Maraini ne I sogni 
di Clitennestra (1981), quella di Marguerite Yocenaur fino al Verdetto di Valeria 
Parrella del 2007.

Anche Ghiannis Rhitsos in Quarta dimensione ci parla in termini poetici di 
Ifigenia, Agamennone e Crisotemi, la figlia più piccola.

Marinella Calabrese



2 - 2020 81Siracusane

Ifigenia non ha più voce perché è morta, Oreste cresciuto lontano ha lottato 
per trovarsi uno spazio vitale e non può rinunciare al suo futuro.

Per la Clitennestra di Tóibín il presente è un tempo senza dèi da pregare, dal 
sangue di sua figlia può covare solo vendetta. È una vendetta umana la sua,

“gli dèi sono distanti, alle prese con altre cose. Si preoccupano dei desideri e delle buf-
fonate umane come io mi preoccupo delle foglie di un albero. So che le foglie sono lì, 
appassiscono, ricrescono e appassiscono, come le persone nascono, vivono e poi sono 
sostituite da altre come loro.
A questo punto vorrei concedermi una bella risata. Mi sentirete sghignazzare e poi 
sbellicarmi all’idea che gli dèi abbiano consentito a mio marito di vincere la sua 
guerra e ispirato ogni piano da lui concepito e ogni mossa da lui compiuta, che cono-
scessero i suoi malumori mattutini e la strana, stupida euforia che sprizzava di sera, 
che abbiano dato ascolto alle sue implicazioni discutendone nelle dimore divine, che 
abbiano assistito all’uccisione di mia figlia approvandola.
L’accordo era semplice, o così credeva lui, o così credevano le sue truppe. Ammazzare 
la ragazza innocente perché cambiasse il vento. Cancellarla dalla faccia della terra, af-
fondarle un coltello nella carne per assicurarsi che non sarebbe mai più entrata in una 
stanza né avrebbe aperto gli occhi la mattina. Privare il mondo della sua grazia. E, 
come ricompensa, gli dèi avrebbero fatto soffiare il vento a favore del padre il giorno 
in cui gli sarebbe servito per le vele. Gli altri giorni, quando il vento sarebbe servito 
ai nemici, l’avrebbero placato. (...) 
Gli dèi hanno le loro questioni soprannaturali che noi nemmeno immaginiamo. San-
no a malapena che siamo vivi. Per loro, semmai ci sentissero, saremmo come rumore 
lieve del vento fra gli alberi, un fruscio distante, discontinuo. Lo so che non è stato 
sempre così, c’è stato un tempo in cui gli dèi venivano a svegliarci la mattina, ci pet-
tinavano i capelli, ci riempivano la bocca di parole dolci, prestavano ascolto ai nostri 
desideri e cercavano di realizzarli, in cui conoscevano i nostri pensieri ed erano in 
grado di inviarci segnali. (...)
Ho fatto rimuovere e seppellire i corpi. Adesso è il crepuscolo. Posso aprire le impo-
ste del terrazzo e guardare le ultime tracce dorate di sole e i rondoni che tracciano 
archi nell’aria muovendosi come fruste contro la luce densa, obliqua. Con l’infittirsi 
dell’aria vedo i contorni sfocati di quel che c’è. Non è tempo di nitore, questo; nitore 
non ne voglio più. La chiarezza non mi serve. Mi serve un periodo come questo, in 
cui ogni oggetto cessa di essere se stesso e si fonde con ciò che è accanto, proprio come 
ogni azione mia o altrui cessa di essere a sé stante nell’attesa che qualcuno venga a 
giudicarla o documentarla”.1

Clitennestra, uccisa da Oreste, resterà come ombra che vaga nel palazzo, cer-
cando di ricordare i nomi, soprattutto quello di suo figlio che l’ha uccisa, fino ad 
incontrarlo per poi sparire per sempre.

Tóibín ci descrive una donna moderna nel pensiero e nell’azione, capace di 
governare e di uccidere, che non prega e non implora né gli uomini né gli dèi.

Anche la Clitennestra che troviamo nell’Orestea di Eschilo è una donna poten-

1  Tóibín Colm, La casa dei nomi, Einaudi, 2018 pagg 8-10

Clitennestra e la sua vendetta



 2 - 202082 Siracusane

te e spietata, che è stata regina senza re per dieci anni. È una donna assolutamente 
anomala nel mondo femminile dell’epoca, non solo per il suo rapporto adulteri-
no con Egisto, l’assassinio del marito, ma soprattutto per il suo rapporto con il 
potere assolutamente maschile, così come maschili sono il suo linguaggio, la sua 
capacità retorica, la sua inflessibile determinazione, la sua spaventosa violenza e la 
straordinaria abilità nel mentire al fine di attirare il marito nella trappola mortale 
lucidamente e astutamente predisposta.

All’inganno che Agamennone le aveva teso portando Ifigenia al sacrificio, Cli-
tennestra risponde con un altro inganno mortale: Agamennone è appena tornato 
dalla guerra di Troia, Clitennestra lo accoglie dinanzi alla reggia, proclamando 
alla cittadinanza la sua felicità, invita il marito a entrare nel palazzo con dichiara-
zioni di fedeltà e d’amore, ovviamente menzognere.

In assenza di Agamennone non ha mai tentato di suicidarsi, ha scelto Egisto 
come amante e come complice e ha allontanato il figlio Oreste perché non potesse 
ribellarsi e ostacolare le mire di potere della madre e di Egisto.

Agamennone, di fronte a simili dichiarazioni di amore e fedeltà, senza sospet-
tare alcunché, segue Clitennestra all’interno della casa, dove gli viene preparato 
un bagno ristoratore. E non appena è immerso nell’acqua, solo, lontano dalla 
scorta, ovviamente inerme, Clitennestra attua il suo piano. 

In Eschilo, la sua mano è mossa da un odio bestiale, il suo carattere virile tra-
sforma il suo omicidio in un macello. Non è un caso se l’arma del suo delitto è la 
scure, o meglio l’ascia bipenne, simbolo del potere politico. Un’arma impensabile 
in mano femminile.

Clitennestra non è nemmeno una madre amorevole: ha allontanato Oreste e 
costretto Elettra ad un destino crudele. A differenza del fratello, Elettra non è 
personalmente pericolosa: la vendetta è compito maschile. Ma potrebbe gene-
rare figli maschi, futuri vendicatori: per evitarlo, Clitennestra la dà in moglie a 
un contadino, che, perfettamente conscio dell’abisso sociale che lo separa dalla 
principessa, non si unirà mai a lei.

Clitennestra uccide pure Cassandra, la schiava che Agamennone ha portato 
con sé e da cui aspetta un figlio. Ma non uccide per gelosia: la vera ragione per la 
quale elimina Cassandra è la brama di potere che in lei è necessità di rivendicare 
il suo ruolo di signora unica della casa e del regno.

Clitennestra, donna spietata e vendicativa, non poteva avere l’assoluzione da 
parte del mondo greco, agli occhi del quale era vista come una donna totalmente, 
innaturalmente anomala nel mondo femminile dell’epoca e così da vittima si è 
trasformata in carnefice.

Ha indossato una nuova maschera? O la sua vera natura è quella di assassina 
crudele e non di donna devota?

Pensa ed agisce come un uomo, come un uomo crudele e senza scrupolo al-

Marinella Calabrese



2 - 2020 83Siracusane

cuno. È come se in lei qualcosa (di femminile) fosse perduto inesorabilmente e 
questa perdita avesse come unico esito la morte di Agamennone e poi la sua.

È il dolore che le ha causato Agamennone a portarla alla vendetta? È il piacere 
del potere (che rischia di perdere) che la fa agire in modo così spietato? Quale 
“necessità” guida la sua mano?

Quello che manca in Clitennestra è qualunque apertura al sentimento, all’eros, 
all’amore. Lei non ama Agamennone, non ama Egisto. Amore, qui inteso come 
forza che cerca di riunire gli opposti, il maschile e il femminile, vera rivoluzione 
copernicana della nostra civiltà che ai matrimoni imposti sostituisce i matrimoni 
“d’amore”. E certo non è il caso di Clitennestra!

L’epilogo della sua vendetta è cruento e brutale e mette in secondo piano le 
vicende drammatiche che hanno segnato la sua vita: il dolore non si cancella ma 
si modifica, cova come serpe, diventa fiamma sotto la cenere.

In tempi più recenti, il femminismo (per voce di scrittrici notissime) rilegge la 
storia di Clitennestra e riconcettualizza la sua violenza, individuandone le cause 
nella impossibilità di accettare l’intollerabile ingiustizia e infelicità cui le donne 
sono condannate in quella polis giustamente definita “un club di uomini”, in un 
mondo arcaico maschile e maschilista in cui le donne non hanno nemmeno un 
ruolo prioritario nella maternità (la donna accoglie il feto ma è l’uomo che genera).

In questa chiave, la violenza di Clitennestra diventa manifestazione di un ca-
rattere dignitoso e fiero e della forza interiore, che le consente di ribellarsi alla 
violenza del potere maschile, imparando ad usarlo come risorsa. Intesa come l’u-
nica risposta allora possibile alla violenza maschile, la violenza di Clitennestra 
diventa, così, il pretesto per riflettere sul rapporto fra generi nel mondo moderno 
e chiederci cosa è cambiato davvero nei secoli. 

Le donne sono considerate davvero alla pari degli uomini soprattutto in rap-
porto al potere? L’assassinio di un uomo da parte di una donna è considerato alla 
stessa stregua di quello di una donna uccisa da un uomo? Non dimentichiamo 
che è storia recente l’abolizione del “delitto d’onore”.

Quale prezzo hanno pagato e pagano ancora le donne per ritagliarsi uno spa-
zio di vitale libertà ed autodeterminazione?

Sicuramente in epoca moderna Clitennestra è stata rivalutata e vista non solo 
mostro crudele, ma anche vittima di un destino crudele. La riconversione della 
sua immagine non è, tuttavia, un’invenzione femminista. Se ci limitiamo all’Ore-
stea, Clitennestra non è certo una vittima ma la incontriamo già moglie adultera di 
Agamennone. Nulla sappiamo dei suoi rapporti precedenti con il marito, che, alla 
luce di quanto riferiscono altri autori, come Euripide e Pausania, appaiono in una 
luce tale da far quantomeno pensare, per essere eufemistici, che il matrimonio 
non era nato sotto i migliori auspici.

Se i matrimoni d’amore allora non esistevano, quello tra Agamennone e Cli-

Clitennestra e la sua vendetta



 2 - 202084 Siracusane

tennestra era nato particolarmente male. I torti che le erano stati inflitti durante 
il matrimonio erano stati solo l’ultimo atto di una serie di violenze. Il dolore arma 
la sua mano mentre il suo cuore le detta la vendetta.

La Clitennestra di Dacia Maraini è un’ex prostituta, raccolta sulla strada quasi 
bambina da Agamennone, emigrato siciliano che vive a Prato. Agamennone deci-
de di partire per l’America per sfuggire alla miseria e cercare fortuna e non essere 
costretto a cedere la sua attività di piccolo imprenditore tessile.

Durante la sua assenza, Clitennestra ed Elettra continuano a lavorare ai telai 
che il marito possiede, spezzandosi la schiena mentre il figlio Oreste, comunista 
e omosessuale, è emigrato in Germania. Egisto è un disoccupato opportunista. 
Elettra, innamorata del padre, disprezza la madre e condivide i valori maschili. 
Ifigenia è una quattordicenne che Agamennone, pur sapendo che non sopravvi-
vrà al parto (come poi accade) perché malata di cuore, ha dato in moglie all’uomo 
che l’ha messa incinta, in cambio di danaro. Da qui, l’odio mortale di Clitenne-
stra, che povera e impotente, a differenza di quella antica, non ha neppure la for-
za di uccidere il marito, che, tornato dall’America, muore d’infarto. Clitennestra, 
diversamente dalla tragedia antica, non viene uccisa da Oreste, ma impazzisce.

Appare vittima delle sue visioni e dei suoi sogni, il livello della realtà e della 
visione si mescolano e si perde il confine fra quello che accade nella sua psiche e la 
realtà dei fatti, come se il suo mondo interno avesse il potere di cambiare la storia.

“Ho sognato. Le mie mani sono imbrattate dei miei sogni velenosi. Ho sognato di 
essere me. Sogno di essere un’altra. Fra i due sogni non c’è legame. Il sogno mi dà 
forza. Il sogno mi toglie la forza, non mi tradite, aiutatemi! Può una donna morta 
sognare di rivivere sognando i suoi sogni mutilati? Ora forse è venuta l’ora di morire, 
come vuole mia figlia Elettra, in nome della verità e dell’ordine familiare. Se morirò 
sognando forse morirò felice. Ma è un sogno di vita o una vita di sogno? In qualche 
parte, fra i sogni morti, io continuerò a vivere, per continuare a sognare”.2

Dacia Maraini, in un’intervista del 1984, spiega che la follia altro non è che il 
non riuscire ad adattarsi al mondo: e le donne non possono adattarsi a un mondo 
fatto a misura maschile. Tra quelle che non impazziscono, oggi, dopo millenni 
di patriarcato, molte hanno imparato a condividere la logica degli uomini, come 
Elettra. Le altre, quelle che restano, non hanno più la forza di ribellarsi a un 
mondo in cui continuano a essere non solo subalterne, ma vittime della violenza 
maschile.

Marguerite Yourcenar nel suo monologo dedicato alla figura di Clitennestra 
(1984) ci presenta invece, una donna che ha perso tutto senza possibilità di ri-
scatto. Non è presentata come la vendicatrice sanguinaria tramandataci dalla tra-
dizione, non regge un’ascia nella mano né i suoi occhi brillano di fosca gioia nel 

2  Maraini D., Dialogo di una prostituta con un suo cliente, BUR, 2001.

Marinella Calabrese



2 - 2020 85Siracusane

pianificare l’omicidio. Il suo abbandono nelle braccia di Egisto non è dettato da 
uno slancio sincero di passione, né dalla mera volontà di rivalsa nei confronti di 
una condizione di vedovanza forzata. Come lei stessa confesserà dinanzi al tribu-
nale che deciderà la sua condanna a morte:

“Signori della Corte, esiste un solo uomo al mondo: il resto per ogni donna non è 
che un errore o un malinconico surrogato. E l’adulterio non è sovente che una forma 
disperata della fedeltà. Se qualcuno io ho tradito, si tratta certamente di quel povero 
Egisto. Avevo bisogno di lui per sapere fino a che punto fosse insostituibile colui che 
amavo”.3

Clitennestra è una donna che crede ad un unico amore a cui si resta fedeli 
anche tradendo, anche se tradite. Egisto è un modo per ingannare se stessa, per 
colmare un vuoto abissale, un’assenza insostituibile. È un personaggio dolente 
perché è una donna sola e poco o nulla è paragonabile alla disperazione di una 
donna abbandonata dall’uomo amato.

Completamente diversa la Clitennestra di Valeria Parrella, che ne “Il verdetto” 
(2007), compare in un tribunale, accusata di aver ucciso il marito e racconta ai 
giudici la sua storia.

È una donna figlia della buona borghesia napoletana che si è innamorata a 
sedici anni di un giovane camorrista, come rapita da un destino ineluttabile. Le 
famiglie di entrambi si oppongono a questa storia. La madre di Agamennone 
prova a fare un tentativo per fermare tutto con una fattura ma Clitennestra mette 
in atto un rito ancora più arcaico: la maternità. Ananke ha trovato altre strade per 
farsi spazio e manifestare la sua potenza. Fato o fatalità, si resta comunque, senza 
scampo. Quindi si sposa e va a vivere con lui in una villa blindata sulle pendici 
del Vesuvio. Gli anni passano, Agamennone diventa un boss, la famiglia cresce. 
Ma Ifigenia, una delle figlie, viene uccisa durante un regolamento di conti: prima 
vittima della guerra di camorra.

Clitennestra barcolla sotto i colpi del destino maledicendo se stessa per non 
aver saputo proteggere la figlia, la sua progenie maledetta, accecata dalla passione 
per Agamennone.

È l’amore per Ifigenia che armerà la mano di questa Clitennestra o l’amore 
totalizzante per Agamennone a renderla cieca e furiosa? Qui si incrociano le pas-
sioni e si perde il filo del pensiero. L’ombra del potere oscura l’amore, il sangue 
versato nutre il destino crudele.

Durante una lunga latitanza di Agamennone (che nel frattempo continua, 
come ha sempre fatto, a tradire la moglie) Clitennestra diventa l’amante di Egi-
sto. Ma per solitudine, per disperazione: l’unico uomo che ama è Agamennone. 

“Ogni volta che Egisto mi ha abbracciato io ho dovuto ricordare come è fatto un 

3  Yourcenar Marguerite, Fuochi, Bompiani, 2001.

Clitennestra e la sua vendetta



 2 - 202086 Siracusane

abbraccio, ogni volta che ha creduto di parlarmi ho sentito le sue parole, come aria, 
passarmi attraverso senza che nulla di esse restasse in me, e ho dovuto ricordare le 
parole di fuoco con cui il Mio Uomo mi segnava la carne ogni volta che si rivolgeva a 
me. È stato peggio, un tormento strano: lasciarsi leccare le ferite da un uomo che non 
poteva riconoscerle e guarirle”.4

Quando questi finalmente ritorna, lei è pronta a perdonargli tutto: per lui 
prepara il letto, per lui cucina la cena preferita. E Agamennone arriva, finalmente. 
Ma non è solo, al suo fianco sta una donna, Cassandra, figlia del boss pugliese che 
aveva ucciso e di cui aveva preso il posto in Puglia, con un bambino in grembo. 
Clitennestra uccide entrambi.

“È l’uomo che si ama che si è disposti ad uccidere, per l’uomo che si odia non muove 
vendetta: Vendetta è figlia di Dolore che è figlio di Amore, se fossi io a decidere le 
genealogie, fonderei questa per me e Agamennone”.5

Clitennestra uccide per amore e non per odio, perché nella sua visione l’odio 
non porta ad una vendetta così furiosa, la vendetta è figlia del dolore che a sua 
volta è figlio dell’amore; un amore assoluto e totalizzante, come una malattia che 
toglie ogni volontà, un virus che non si può debellare.

È vittima di un destino crudele che le ha fatto vivere una fra miliardi di vite 
possibili: una vita drammatica e senza possibilità di scampo.

“Non esiste una sola vita. Ne esistono miriadi, tutte quelle che riusciamo a vivere 
scomponendo gli anni in giorni e i giorni in istanti e gli istanti in sensazioni. 
Nulla di ciò che ho fatto ha avuto senso se non in me, tutto è stato governato da Ne-
cessità eppure nulla è stato scelto, eppure nulla rinnego”.6

In Valeria Parrella, dunque, la complicità femminile è denunciata con forza 
ancor maggiore che in Dacia Maraini: Clitennestra è al tempo stesso vittima e 
complice del marito al punto da annientarsi in lui. Come dice nell’ultima pagina 
del monologo “versando il sangue di Agamennone, ho versato il mio stesso san-
gue”. È morta con lui. 

In questa storia il pericolo sembra venire dall’annullamento di se stessi in un 
amore totalizzante, che non consente altra vita se non quella della “donna di”. 
Clitennestra è una regina che è comunque tale perché un re l’ha elevata a questo 
rango. È una partita fra amore e potere, che come ci ricorda Jung, sembrano poli 
inconciliabili. Ma è un processo che porta alla disintegrazione, a molte morti, a 
sacrifici di innocenti immolati in nome di un destino che sembra già scritto. Cli-

4  Parrella Valeria, Il verdetto, Bompiani 2007.

5  Ibidem 4.

6  Ibidem 4.

Marinella Calabrese



2 - 2020 87Siracusane

tennestra diventa simbolo di un inevitabile destino, di un dolore radicato oltre il 
tempo, che non può trovare pace nell’oblio ma si rinnova giorno dopo giorno nel 
suo stesso nome.

Clitennestra, attraverso i secoli è, ancora oggi, una parte di noi. Ci ricorda di 
come l’amore viene privato del suo significato dal potere e dalla vendetta: non ci 
può essere amore senza pace, senza perdono, senza il superamento del conflitto.

Uccidere chi ha ucciso non elimina il dolore, lo amplifica, come uno tsunami 
che colpisce l’anima.

Elettra, Oreste e Crisotemi saranno investiti da questa terribile ondata. Oreste 
sarà perseguitato dalle Erinni, che solo dopo l’intervento di Atena, la dea che 
porta saggezza, diventeranno Eumenidi. 

Le vicende di Clitennestra ci ricordano che le guerre e le vendette devastano 
vite e civiltà. Micene scomparve, sparì anche l’uso del linguaggio per secoli. 

A noi che oggi ne ammiriamo le rovine, resti questo monito e questo inno alla 
vita.

Bibliografia
Maraini D., Dialogo di una prostituta con un suo cliente, Milano, BUR, 2001.
Parrella V., Il verdetto, Firenze, Bompiani, 2007.
Ritsos G. S., Quarta dimensione, Milano, Crocetti, 2013.
Tóibín Colm, La casa dei nomi, Torino, Einaudi, 2018.
Wolf C., Cassandra, Roma, Edizioni e/o Le cicogne, 2018.
Yourcenar M., Fuochi, Firenze, Bompiani, 2001.
http://www.storiadelledonne.it/wp-content/uploads/2009/04/Ando2008.pdf

Clitennestra e la sua vendetta



     2 - 202088 Siracusane

NOTE SULLA DISAMBIGUAZIONE 
DEL TEMA: 
IL DESTINO DI IFIGENIA 
TRA LEGAMI DI SANGUE ED 
IMPREVEDIBILE SORTE

Carmela Mento

Introduzione

Da qualche tempo mi sto occupando della tecnica 
della disambiguazione nel corso di una terapia ana-

litica. Studiandola e sperimentandola, mi accorgo sempre 
di più che essa si presta allo svelamento della parola nel 
linguaggio parlato. Infatti, il tema, di cui ognuno di noi 
è portatore in un dialogo, attraverso la parola, fa leva sul 
potere stesso della parola e si fa strada, attraverso la pre-
cisazione di un significato, che ognuno di noi attribuisce 
ad ogni singola parola o ad un insieme di parole che così 
compongono frasi. Le stesse frasi che pronunciamo o che 
ascoltiamo diventano induttori emotivi, nel momento in 
cui le stesse parole, o frasi, ci fanno gioire o soffrire.

È così che possiamo denotare significati diversi, a se-
conda dei contesti, che rendono le parole “ambigue”. 
L’ambiguità è un sostantivo, discusso nella psicoanalisi 
classica, che in genere colleghiamo alla nevrosi e che, con-
nesso ad una strutturale forma psicopatologica della per-
sonalità, genera sofferenza emotiva in chi lo sperimenta, 
rendendo così la persona affetta, un infelice per natura, 
oscillante, desideroso e respingente delle cose.

Questa dimensione la possiamo respirare quotidiana-
mente, in contesti clinici con i nostri pazienti, ma anche 
non clinici, come quelli lavorativi o affettivi, amicali o sen-
timentali, dentro le mura delle nostre case, ed ha in sé 
l’aria arcaica del sapore irresoluto e perplesso, ma anche il 
lato doppio e falso, che si presta a duplice interpretazione. 

Così il lettore, che attraversa queste pagine, troverà la 
possibilità di far gestare in lui parole e significati, immagi-



2 - 2020 89Siracusane

ni e contesti, e sarà bello poter comprendere cosa ne rimarrà, alla fine della per-
sonale lettura. Le tragedie, ancora oggi, ci pongono davanti a temi attuali, come il 
disagio della scelta tra l’adesione a regole sociali e l’apparente realtà in cui siamo 
immersi. Oggi, come al tempo delle tragedie, abbiamo la possibilità di riflettere 
sull’attualità di un tema che si ripete, pur con semplici variazioni e su come la 
conoscenza dei fatti della realtà si acquisisca man mano che il contesto cambia. 
Non è forse una bella metafora della psicoterapia?

Il contesto infatti, assume un ruolo rilevante nella possibilità di un corretto 
riconoscimento di valori e simboli, concorrenti alla costituzione di un senso della 
nostra vita. È come dare o ridare alle cose il proprio nome. Tutto si ribella quando 
non è chiamato per nome, perché è fuori posto, fuori contesto e spazio, ha perso 
parte della sua identità. Questo saggio porta alla riflessione del peso specifico 
delle parole e di come alcune parole assumano un significato diverso a seconda 
del contesto, quando tra il parlante ed un interlocutore accade una discrepanza 
che possiamo cogliere nello sguardo, nel clima che avvertiamo, nelle sensazioni 
che percepiamo e che si collocano in modo dissonante, talvolta, alle parole che 
ascoltiamo. Siamo lontani dai non detti, che sono connotati di silenzi. Qui le pa-
role hanno un suono specifico.

La storia 
Assisto ad Ifigenia In Aulide, personaggio della Tragedia di Euripide, essa è 

figlia di Agamennone e Clitennestra, ed ha come fratelli Oreste, Elettra e Criso-
temi. 

La storia narra che il padre Agamennone si vantasse delle sue doti di caccia; il 
suo orgoglio scatenò probabilmente Artemide che offesa, inviò forti venti che re-
spinsero le navi greche sulle coste di Aulide, impedendogli di ripartire per Troia e 
far tornare Elena, moglie di Menelao fratello di Agamennone. Fin qui, l’indovino 
Calcante predisse che sarebbe stato necessario un sacrificio, della più bella figlia 
di Agamennone, alla dea.

Ebbene sì, abbiamo sentito bene, perché lo scioglimento, la solutio, è spesso 
offerta in mano al personaggio dell’indovino, da sempre figura limen tra terra e 
cielo. I venti torneranno a spirare solo sacrificando alla dea Artemide una figlia 
di Agamennone e così il padre Agamennone promette la figlia Ifigenia in matri-
monio ad Achille, scrivendole di procedere con la madre Clitennestra, in Aulide 
(Euripide, 2007). 

Abbiamo qui un padre, più volte pentito del suo costretto gesto, che tornerà 
sui passi e sulle parole e cercherà di dissuaderla dal viaggio, con altre lettere ed 
altre parole. 

Gli equivoci segneranno la scena e drammaticamente ogni personaggio avrà 
una diversa seppur vera, personale visione delle cose. All’arrivo, accadrà infatti 

Note sulla disambiguazione del tema: il destino di Ifigenia





2 - 2020 91Siracusane

che Ifigenia, gettandosi felice nelle braccia del padre, leggerà nei suoi occhi anti-
tetiche emozioni di tristezza ed angoscia e la madre Clitennestra si accorgerà di 
parlare di cose che Achille invece non comprende, rimanendo sbigottito (Guido-
rizzi, 2002).

Ifigenia accetta il sacrificio. Lo fa per il bene del padre e del popolo, ne com-
prende le ragioni logiche e si fa sacerdotessa incarnata dei valori e degli ideali 
del suo popolo. Questo atteggiamento assolutamente accogliente senza alcuna 
resistenza, la salverà e si guadagnerà la dimora presso gli dèi (Fusco, 2008). Ecco 
che però lei non sarà più né fanciulla né donna, ma sarà altro, in una dimensione 
trasformativa a cui l’autore della tragedia dedicherà altre parole, in Tauride.

Cosa è accaduto? Doveva compiersi la proteleia, quel rito sacrificale, di pas-
saggio, che vede investite le figlie femmine vergini, in un dettame di regole sociali 
incoercibili, accompagnate dai genitori sull’acropoli, per celebrare un sacrificio 
alla dea Artemide o divinità femminili, in vista del loro matrimonio.

Matrimonio & Sacrificio
Il tema del Matrimonio (per Ifigenia, così come Clitennestra) e del Sacrificio 

(per Agamennone così come Menelao) hanno radici e legami antichi. In questo 
contesto, i malintesi e gli equivoci tornano a segnare la scena, trovando una loro 
chiarificazione solo nel giusto contesto. 

La generosità della ragazza ne contraddistingue un animo nobile dagli alti va-
lori, che smascherano anche le logiche sociali di potere. Lei opera il suo passag-
gio da fanciulla impaurita e terrorizzata, a donna consapevole di morire per un 
valore. Ifigenia è una figlia obbediente, disposta al sacrificio secondo il volere del 
padre, si fa sacerdotessa di un tema che vede in prima linea figlie devote, donne, 
madri e spose, che alla fine obbediscono senza repliche. In lei si riflette il mito 
della fanciulla che rimane vergine, malgrado il tentativo di ucciderla che qui pone 
il sacrificio nel passaggio dalla morte della fanciulla in senso letterale, a favore 
della donna adulta, promessa sposa ad un uomo (Littel, 2007).

Sulla base di quanto osserviamo, la figura del padre si confonde inevitabil-
mente con il sacrificatore e lei passa dalla tutela del padre a quella del marito, 
significando il tema del sacrificio in modo universale quale rito di morte iniziatica, 
nei riti di passaggio. 

Il processo Disambiguo
Nel Word sense disambiguation (WSD) trovo nominata un’operazione a cui 

non avevo dato identità prima d’ora. Non mi ero mai chiesta quale fosse la via 
della disambiguazione pur operandola, in terapia. Studiandone il modello, si fa 
strada un’operazione linguistica in cui si precisa il significato di una parola o di 
una frase (insieme di parole) che può denotare significati diversi, a seconda del 

Note sulla disambiguazione del tema: il destino di Ifigenia



 2 - 202092 Siracusane

contesto. Ciò la rende ambigua. Questo diverso senso, che si trova alla base del 
processo di elaborazione di un senso (Agirre & Edmonds, 2007), riveste partico-
lare importanza nella nostra pratica professionale di terapeuti analisti e ci pone 
davanti ad una serie di ostacoli della pratica clinica quotidiana, che mi piace, in 
questo contesto, condividere ed analizzare. 

Uno dei principali problemi è la possibilità che la disambiguazione riguarda lo 
svelamento del significato della parola, trovando il senso più congruo al contesto 
in cui essa è utilizzata (Mento et al., 2019).

La parola è potenzialmente polisemica. Può infatti avere significati omonimi 
(la stessa parola “rombo” può essere un pesce ed allo stesso tempo elicitare una 
figura geometrica o un suono) o significati strettamente correlati (come il caso di 
una metafora, ne può costituire un esempio l’espressione “divorare un patrimo-
nio”, “mangiare di baci”), o metonimica (“bere un bicchiere”). 

Il ruolo del contesto è importante ausilio alla comprensione, come nel caso del 
matrimonio di Ifigenia, che diventa un sodalizio con i suoi valori e principi (è qui 
presente il tema dal doppio significato “sposare un’idea”). 

Situazione contraria e opposta è possibile osservare nelle Danaidi della Tra-
gedia Le Supplici (Eschilo), che sono rapite, ingannate, ed assunte ad esempio di 
rifiuto ostinato del matrimonio (Di Benedetto & Medda, 2002).

Il coraggio di Ifigenia e l’orgoglio delle Danaidi rivestono comunque una bi-
polarità, una situazione che potrebbe dispiegarsi tra Io e Sé, ma anche tra la di-
mensione individuale e quella collettiva (Widmann, 2013). 

Le Danaidi rifiutano la supremazia maschile, Ifigenia sposa l’idea del Padre. 
Ecco che la tragedia pone sempre il suo spettatore davanti ad un tema prevalente, 
con coinvolgente ambiguità. 

Prima tra tutte, la possibilità di fargli vedere due possibili risvolti della stessa 
situazione e di conseguenza della vicenda. C’è sempre una riflessione che il sog-
getto fa davanti al finale tragico. 

E se non lo avesse fatto? Come sarebbe andata?
Allo stesso modo, il frame della tragedia ci insegna che ci sono diversi possibili 

atteggiamenti di fronte alle assurdità che rendono talvolta difficilmente compren-
sibile questa vita; sia che li viviamo o che qualcuno ce li racconti, questi movi-
menti ci consentono talvolta una diversa modalità di riflessione, da diversi punti 
di osservazione.

C’è l’atteggiamento sociale probabilmente più evidente, dove il senso critico 
regna, e poi c’è quello del singolo, più complesso e forse per questo più ambiva-
lente, che sa che la vita non è uno scherzo e soffre per questo.

Tuttavia, nelle posizioni estreme tra cinismo e lucida disperazione, possiamo 
riflettere sui diversi atteggiamenti che ognuno di noi sviluppa davanti al tema del 
tragico, così come anche Ifigenia, pur nella sua immediata obbedienza senza re-

Carmela Mento



2 - 2020 93Siracusane

sistenza, ci pone in tutta la sua componente drammatica. Lei ci fa pensare che le 
tragedie probabilmente non si scrivono più, eppure si vivono quotidianamente, e 
non sono per nulla uscite dalla coscienza e dal pensiero occidentale, da cui posso-
no però essere spesso scotomizzate con semplici movimenti psichici. 

Non è successo a noi, ed è una riflessione che è anche sotto i nostri occhi. Non 
sono i nostri figli, non siamo noi, anche davanti ad un barcone sgangherato, con 
anime in cerca di fortuna.

Quale ambiguità ci domina oggi? Quale necessaria opera disambigua è possi-
bile nella vita di ognuno di noi, verso un percorso più autentico?

In un territorio quale quello messinese, erede di terremoti, alluvioni, catastrofi 
e morti che piangono il loro diritto negato alla vita, tragedie si sono compiute sot-
to i nostri occhi, vissute con sentimenti contrastanti e scissi. È ancora vivo il mio 
ricordo nei giorni dell’alluvione del 2009, quando prestavo servizio ospedaliero 
in obitorio insieme ai miei colleghi, animati dalla speranza di riconoscere, identi-
ficare, dare un nome ai corpi, alle vittime che man mano arrivavano in uno stato 
di devastazione. Devastazione di corpi la loro e di anime, quella dei loro cari, che 
attendevano in silenzio, in strada, una parola, un nome.

Il nome noi lo colleghiamo ad una identità, ad una dignità, ad un destino e ci 
ancoriamo a questo sin dalla nascita e diventa per noi foriero di uno ed allo stesso 
tempo, di molti significati. Nel nome di qualcosa, viviamo, battezziamo con un 
nome, le cose che non chiamiamo con il loro nome le viviamo nel nostro corpo, 
tornano come non detti, sintomi, relitti, malesseri, anche nell’aria che respiriamo 
in una stanza. È importante chiamare le cose con il loro nome, è nel diritto delle 
cose stesse ed è questo il processo di disambiguazione di cui parlo. 

È un processo linguistico che compie il terapeuta e che è necessario ad intra-
prendere una via autentica, di intimo contatto con se stessi: perché le cose vanno 
dette, è questo che ci hanno insegnato da terapeuti; ed anche perché le cose han-
no bisogno di essere nominate e questo è quello che ci hanno insegnato a fare, 
dopo averle viste e lette nella faccia dei nostri pazienti. 

Dopotutto, un’osservazione clinica non prescinde mai dall’osservazione feno-
menologica del volto, della mimica e del corpo di una persona: è la semeiotica di 
base. Eppure la tragedia può essere anche oggetto di studio e offrire così in senso 
didattico qualcosa di essenziale per la comprensione dell’uomo, nella ricorrenza 
di temi sempre attuali, proprio perché umani.

Ci offre una chiara immagine tragica, che talvolta è opposta alle parole che 
sentiamo, ed offre anche una coscienza tragica, che può contenere in sé il supe-
ramento stesso del tragico, nel momento in cui si crea un richiamo all’ordine, alla 
ragione, alla fiducia e ai sentimenti. Ci pone anche davanti all’accettazione dell’ir-
razionale, del paradosso, di ciò che accade senza una chiara risposta, che segna 
talvolta il lavoro terapeutico nel registro dell’impensabile (Coltart 2000, tr. 2017).

Note sulla disambiguazione del tema: il destino di Ifigenia



 2 - 202094 Siracusane

Sarebbe come chiedere di voler sapere dagli dèi perché Edipo deve soffrire 
per il suo destino. E perché proprio lui e non un altro.

Sappiamo che non avrebbe senso farlo, eppure ci fermiamo tutte le volte che 
sentiamo pronunciare queste frasi dai nostri pazienti. 

Gli ingredienti di una tragedia li rintracciamo proprio nei conflitti familiari 
(padri, figli e fratelli). La genesi stessa dei drammi familiari si snoda dalla radice 
genetica di questo affettoma. Il senso del tragico è un problema quantitativo? È 
la morte di molti che colpisce più della morte di uno? A cosa ci avvicina questo 
tema del tragico? All’insopportabile? Ad eventi che non hanno una risposta? A 
questi eventi, come Ifigenia aderiamo senza risposta.

Nel tema del tragico si possono così rintracciare alcune essenze: i valori e le 
passioni si influenzano reciprocamente e danno vita ad una serie di azioni; le 
parole si incarnano nel linguaggio lo vestono ed assumono un peso specifico. È 
infatti noto che nell’incomunicabilità leggiamo usualmente un dramma, non una 
tragedia.

I Silenzi si insinuano creando suspense e tensione. Il rumore infatti poco si ad-
dice alla tragedia, qualsiasi elemento che precede la rivelazione di una catastrofe 
è spesso attorniato dallo sguardo; infine, sono presenti i conflitti, che si reiterano 
nella storia dell’essere umano e che riguardano sempre un carattere antinomico 
di significati: ne costituiscono alcuni esempi vivo/morto, uomo/dio, bene/male. 
Eppure proprio nei temi relazionali, come nel caso di quelli a genesi familiare, 
per eccellenza l’espressione gescheehenlassen (“lasciare accadere”) porta anche 
il significato di una forma di apprendimento esperienziale e immaginale (Testa, 
2019). Il tema del tragico ci insegna che il gioco del conflitto riguardo le forze 
antinomiche, è connesso alla lotta in cui entrambe hanno la loro ragion d’esse-
re. Questo aspetto binomico quindi, e non unitario, appartiene alla coscienza 
tragica, dove i limiti della singola verità rivelano invece il tema di un’ingiustizia 
vissuta ed in cui la dinamica degli eventi ed il suo contesto, aiutano al processo di 
svelamento e disambiguazione. In quest’ottica è possibile rintracciare un valore 
trasformativo. Quando un elemento nuovo giunge alla coscienza, è fonte di cam-
biamento per i pazienti (Jung, 1929/1957).

Conclusioni
Ifigenia ci ha riconnesso al tema del tragico familiare. Lei è un personaggio che 

ci fa riflettere su come l’autoconsapevolezza sia presente e chiara. È infatti una 
persona che sa esattamente chi è. Lei esiste, proprio in funzione dei suoi forti ed 
ancorati valori, insieme ai suoi codici di significato personale familiare. 

È questo il suo valore intrinseco, potremmo dire allo stesso tempo “paradig-
matico”, poiché non siamo davanti al pirandelliano Uno, nessuno e centomila 
(1926), e questo ci segnerebbe il registro del dramma, che tanto si osserva nella 

Carmela Mento



2 - 2020 95Siracusane

clinica psicopatologica delle alterazioni dell’identità e della struttura di personali-
tà. No, qui siamo davanti all’identità chiara di un personaggio che subisce inten-
zionamenti e che rimane coerente a se stesso, alla sua sofferenza e immolazione 
per un bene comune, affermando solo così il suo significato nel mondo. 

È possibile in una lettura disambigua del tragico rintracciare un valore educa-
tivo? Sarebbe come ammettere che non c’è solo il sad-end, a cui la nostra mente 
logica potrebbe saltare in modalità jumping to conclusions.

In un certo senso, è necessario compiere il nostro esperimento, dobbiamo tra-
durre la nostra visione della vita ed inevitabilmente cadere nell’errore (McGuire 
& Hull, 1999). Troviamo nello spazio analitico, la possibilità importante di fare 
esperienza della conoscenza, di disambiguare, aprire a nuovi significati, ponendo-
ci in un autentico contatto con il limite della nostra esistenza, procedendo verso 
spazi autentici di individuazione e coerenza con il nostro Sé.

Bibliografia
Agirre E. Edmonds P. (Ed.) Word Sense Disambiguation: Algorithms and Applications, Series: Text, Speech and 

Language Technology, Springer 2007.
Coltart N. Slouching Towards Bethlehem. Other Press LCC 2000. Tr. it. Sara Boffito, Pensare l’impensabile e altre 

esplorazioni psicoanalitiche, Milano, Raffaello Cortina, ed. 2017.
Di Benedetto V., Medda E., La Tragedia in scena, Torino, Einaudi 2002.
Euripide Ifigenia In Aulide, a cura di Franco Ferrari, Milano, BUR 2007.
Fusco A., Lettura psicologica di Ifigenia in Aulide di Euripide, in Creatività nella psicologia letteraria, drammatica 

e filmica, Milano, Franco Angeli, 2008.
Jung CG., (1929/1957) Commento al segreto del fiore d’oro, Opere XIII, Torino, Bollati Boringhieri, 1988.
Guidorizzi G. Letteratura greca, da Omero al secolo VI d.C., Milano, Mondadori 2002.
Littel J., (2006), La benevole, Milano, Einaudi, 2007.
McGuire W., Hull RFC. (1977) Jung Parla, Milano, Adelphi, 1999.
Mento C., Lombardo C., Whithorn N.I., Picone F., Vezzoli C., The Plurality of Word Sense in Clytemnestra: 

the Focus on Disambiguation in Language, Journal of Psychology and PsychotherapyResearch. vol. 6, 2019.
Pirandello L., Uno, nessuno e centomila, 1926.
Testa F., La clinica delle immagini. Sogno e psicopatologia, Bergamo, Moretti & Vitali, 2019.
Widmann C. Sul destino, Roma, Magi, 2013.

Note sulla disambiguazione del tema: il destino di Ifigenia





2 - 2020 97Siracusane

 “ELOGIO” ALL’ODIO NELLA 
ELETTRA DI SOFOCLE
UNA EPISTROPHÉ

Giusy Porzio

Riassunto
Questo lavoro ha l’intento di farci leggere in trasparenza gli elementi archetipici 
dell’odio che è alla base del matricidio compiuto da Elettra. L’odio è un sen-
timento che appartiene profondamente all’uomo come l’amore o il perdono. 
Attuerò una Epistrophè, un ritorno del fenomeno “Odio” al suo retroterra im-
maginale. Etimologicamente la parola “Odio” proviene dal latino odium, la cui 
radice è “ad”, rodere, e dal greco “odoys” dente, e “odoyne” dolore. Possiamo 
cogliere quanto immensa sia l’ombra che si nasconde dietro l’azione di Elettra, 
che dedica tutta la sua vita, ad immaginare e poi realizzare il matricidio aiutata 
dal suo amato fratello Oreste! Clitennestra, ha divorato, ha corroso, ha distrut-
to in Elettra, col suo gesto omicida e prima ancora con il tradimento con Egisto, 
la possibilità di uno spazio interno, di uno sviluppo e di un ampliamento, del-
la coscienza attraverso il padre. È la possibilità individuativa che Clitennestra 
ha distrutto col suo gesto! Ed Elettra recupera una possibilità individuativa 
proprio grazie al sentimento dell’odio, che la spinge ad uccidere sua madre 
Clitennestra.

Abstract
The aim of this paper is to make methodologically transparent the archetypal 
elements of hate. At the core of the matricide carried out by Elettra, hate is a 
feeling that belongs to human beings like love or forgiveness. I will implement 
an Epistrophè, a return of the phenomenon “Hate” to its imaginal background. 
Etymologically the word “Hate” comes from the Latin odium, whose root is 
“ad”, to gnawing, and from the Greek “odoys” tooth, and “odoyne” pain. We 
can see the immensity of the shadow hidden in Electra action. She dedicates 
her entire life to imagine and then to realize the matricide with the help of her 
beloved brother Orestes! Clitennestra through her murderous gesture and, be-
fore it, through her betrayal with her lover Egisto had devoured, corroded, de-
stroyed in Elettra the possibility of an internal space, of a development and an 
enlargement of consciousness through her father. Clitennestra with her gesture 
destroyed the possibility of individuation for the daughter! Hate pushes Electra 
to kill her mother and so to recover the possibility to individuate. 

Résumé
Ce travail a pour but de nous faire lire en transparence les éléments archét-
ypaux de la haine qui est à la base du matricide commis par Elettra. La haine 
est un sentiment qui appartient profondément à l’homme comme l’amour ou 
le pardon. Je vais mettre en œuvre une Epistrophè, un retour du phénomène 
«Haine» sur son fond imaginaire. Étymologiquement, le mot «Haine» vient 
du latin odium, dont la racine est «ad», ronger, et du grec «odoys», dent, et 
«odoyne» douleur. On voit l’ombre immense qui se cache derrière l’action d’E-
lettra, qui consacre toute sa vie à imaginer puis commettre le matricide aidé par 
son frère bien-aimé Oreste! Clitennestra, par son geste meurtrier et avant cela 
par sa trahison avec son amant Egisthe, elle a dévoré, corrodé, détruite en Elet-
tra la possibilité d’un espace intérieur, d’un développement et d’une expansion, 



 2 - 202098 Siracusane

de la conscience à travers son père. C’est la possibilité d’individuation que Clitennestra a détruite par son geste! 
Et Elettra récupère une possibilité d’individuation grâce au sentiment de haine qui la pousse à tuer sa mère.

Nell’avviare questa riflessione sulla Elettra di Sofocle, prendo le mosse a par-
tire da quel famoso testo che tutti conosciamo Elogio della follia di Erasmo 

da Rotterdam. Alla stregua del nostro Erasmo proverò a guardare e a invitare a 
guardare all’odio, con occhi diversi, nella consapevolezza che questo sentimento 
appartiene profondamente all’uomo come l’amore o il perdono, per cui forse val 
la pena di dare maggior credito anche all’ “odio”. 

Seguendo la lezione hillmaniana, quella che mi propongo di attuare è una Epi-
strophè, una reversione, un ritorno del fenomeno “Odio” a quello che può essere 
un retroterra immaginale. 

“La reversione infatti è un ponte, un metodo che ricongiunge un evento alla sua 
immagine, un processo psichico al suo mito, una sofferenza dell’anima al mistero 
immaginale di cui è espressione” (James Hillman, Il sogno e il mondo infero, Milano, 
Adelphi edizioni, 2003).

Un primo elemento da cui partire in questo viaggio verso l’immagine è rappre-
sentato innanzitutto dalla etimologia della parola “Odio”. La ricerca delle radici 
etimologiche, infatti, ci permette di recuperare l’immagine contenuta nella parola 
o di ricollegare la parola al nome di una cosa, un’azione, una persona.

Possiamo quindi scoprire che la parola “Odio” proviene dal latino odium, 
la cui radice è “ad”, rodere, e dal greco “odoys” dente, e “odoyne” dolore. Una 
radice analoga è presente nelle parole odontoiatria, odontoiatra, odontotecnico, 
odontalgia, addentare. Ancora il latino “edo” mangio, ci da il senso di rodimento 
interno, e nell’ambito di questo ordine di idee i Latini utilizzavano bene, spesso, 
l’attributo “edax”, edace, alle cure e ai dispiaceri: le “curae edaces” (cure divora-
trici) che implicano il significato di rodimento, utilizzate dai Latini nella cura del 
“tedio” e della “acedia” che si manifestava come noia, ansietà del cuore, pigrizia, 
scoraggiamento, un vero e proprio abbandono dello spirito, appartenenti alla spe-
cies melancholiae che colpiva alcuni monaci dediti solo alla meditazione.

Sembra quindi che i Latini avessero compreso che per la cura di alcune forme 
depressive era importante attivare una fonte di energia psichica, che aveva le sue 
radici, potremmo dire archetipiche, nell’Odio e nella Rabbia, e che fosse in grado 
di risollevare lo spirito e di donargli nuovamente vitalità.

Questi approfondimenti etimologici ci aprono un ventaglio di immagini che 
associano l’elemento Odio ad una arcaica potenza archetipica ed individuativa 
dell’energia psichica. Potremmo quindi chiederci: all’interno di questo ordine di 
idee, qual è l’immagine, qual è l’ombra che si nasconde dietro l’azione di Elettra, 

Giusy Porzio



2 - 2020 99Siracusane

che dedica tutta la sua vita, tutte le sue energie ad immaginare e poi realizzare, 
con il successivo supporto di Oreste, il matricidio? Elettra, che ha sacrificato tutta 
la sua vita nell’attesa di questa vendetta, non ha uno sposo, non ha dei figli e l’uni-
co affetto che la conforta è il ricordo di Oreste, che da bambino correva anch’egli 
il rischio di essere ucciso da Clitennestra ed Egisto, che avevano usurpato il trono. 
Oreste infatti ne era il legittimo erede e andava per questo eliminato. Elettra che 
salvò quel bambino affidandolo ad un uomo della Focide, perché stesse lontano 
dal palazzo.

Elettra che mostra una immagine di femminile ben diversa da quella incarnata 
dalla sorella Crisotemi, che invece mostra una rassegnazione agli eventi, quindi 
un femminile più passivo! Sorge immediato il paragone con Antigone e Ismene, 
nella tragedia sofoclea dell’Antigone! 

Ma torniamo alla nostra tragedia di Sofocle. Il dramma si apre con il ritorno a 
Micene di Oreste, in compagnia di Pilade e dell’Aio. Egli, per ordine di Apollo, 
è lì per vendicare il padre, perché la linea patrilineare deve vincere su quella ma-
trilineare (non è possibile che il padre resti invendicato) e perché ancora sangue 
deve essere versato all’interno di questa famiglia maledetta, in conseguenza della 
Nemesi divina. 

Assistiamo qui ad un processo circolare di odio e di delitti nella famiglia degli 
Atridi. I terribili eventi, caratterizzati in primis da un atteggiamento di “hybris”, 
iniziano da Atreo che dà in pasto i propri nipoti al fratello; Elena scappa da 
Sparta con Paride, abbandonando Menelao e causando la guerra di Troia; Aga-
mennone che sacrifica la figlia Ifigenia ad Artemide; Clitennestra poi che uccide a 
tradimento il suo legittimo sposo, dopo essersi unita in sua assenza con Egisto ed 
averne usurpato il trono; Oreste insieme ad Elettra che compie il matricidio per 
vendicare la morte del padre. E lo stesso capostipite di questa famiglia, Tantalo, 
primo marito di Clitennestra, poi ucciso da Agamennone, fu autore di “hybris”, 
volendo condividere con un altro mortale il grande privilegio di mangiare insie-
me agli dèi. Il delitto sembra dunque essere indissolubilmente legato agli Atridi, 
e tutti gli orribili delitti non fanno altro che confermare la perpetua ostilità degli 
dèi verso questa stirpe, e in generale l’ineluttabilità delle decisioni divine: tutto è 
già stato deciso e l’uomo è impotente davanti agli avvenimenti, ne è inconsape-
vole causa, nel senso che compie di persona gli atti decretati dalle divinità, è una 
pedina incapace di influire realmente sulla sua vita. Nessuno di questa famiglia 
maledetta riesce a venir fuori da questa spirale di odio. Sembra di assistere alle 
moderne faide tra famiglie mafiose. 

La riflessione che immediatamente affiora è che laddove prevale la hybris, si 
perde il senso del sacro ed impera l’odio!

Kohut ci ricorda che la tendenza ad uccidere e gli avvenimenti aggressivi sono 
una parte intrinseca della condizione umana. 

“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé



 2 - 2020100 Siracusane

“L’aggressività umana appare collegata alla rabbia narcisistica. Essa è più pericolo-
sa quando è connessa alle due grandi costellazioni psicologiche assolutizzanti: il sé 
grandioso e l’oggetto arcaico onnipotente”. (Heinz Kohut. Pensieri sul narcisismo e 
sulla rabbia narcisistica tratto da Rabbia e Vendicatività, Torino, Bollati Boringhieri, 
1992).

Nella vendicatività di gruppo l’affetto vendicativo può spesso persistere anche 
oltre l’arco esistenziale di una singola persona ed essere lasciato in eredità ad altri. 
È il cosiddetto “Patto di Sangue”. Si ode poi un gemito: è Elettra che piange il suo 
destino atroce dialogando col coro. Tutte le sue sventure, tutto il suo dolore per 
l’uccisione del padre, accarezzato da sola, per così tanti anni nelle notti di veglia al 
palazzo, accompagnato dal pensiero di vendetta, e tutta la speranza per il ritorno 
dell’amato Oreste, forse in cuor suo creduto morto, mentre Clitennestra sangui-
naria regna con Egisto l’usurpatore, mettono in evidenza la radice archetipica 
del desiderio di vendetta di Elettra. Ma il punto culminante dell’azione è però il 
riconoscimento tra Elettra ed Oreste, allorché egli torna da Micene in incognito, 
quando tutti alla reggia lo credono morto, durante una corsa di cavalli. I due fra-
telli parlano senza riconoscersi subito e man mano nelle loro brevi battute cresce 
gradualmente la tensione drammatica che ci avvicina profondamente ai sentimen-
ti dei due protagonisti. Leggiamo ora questo dialogo tra Oreste ed Elettra.

“ORESTE: 
Fauste parole dì: chè gemi a torto.
ELETTRA: 
Il fratello defunto a torto io gemo?
ORESTE: 
Tali parole a te mal si convengono. 
ELETTRA: 
A tal punto del morto io sono indegna?
ORESTE:
No; ma quell’urna a te non appartiene.
ELETTRA: 
Sì, se il corpo ch’io reggo è pur d’Oreste.
ORESTE: 
Tranne a parole, no, non è d’Oreste.
ELETTRA: 
E dov’è mai la tomba di quel misero?
ORESTE: 
Non c’è. Tombe di vivi non esistono.
ELETTRA: 
Figlio, che dici?

Giusy Porzio



2 - 2020 101Siracusane

ORESTE: 
Il vero, e tutto il vero.
ELETTRA:
Oreste è vivo?
ORESTE: 
Se pur vivo io sono. 
ELETTRA:
Quello sei tu?
ORESTE:
Questo sigillo guarda del padre, e vedi s’io ti dico il vero.
ELETTRA: 
Oh carissimo giorno!
ORESTE: 
E a me carissimo!”

Leggendo questo dialogo tra i due fratelli sento affiorare una emozione intensa 
e provo a chiedermi: chi è veramente Oreste per Elettra? Quale immagine arche-
tipica incarna al di là dell’essere quel fratello da sempre amato e che ha salvato 
da morte sicura quando era un bambino? Cosa si cela in questa immagine di così 
potente, forse ormai considerata non più vivente? Traspare dalla drammaticità 
di questo dialogo serrato la sorpresa inimmaginabile di fronte alla scoperta che 
Oreste è vivo! Elettra lo credeva morto, morta quella sua parte intima così simile 
a se stessa, con cui sentiva una profonda complicità e che per anni aveva aspet-
tato. Ed ora… la ha incredibilmente ritrovato! Quella sua parte archetipica che 
rappresenta l’aspetto progressivo-trasformativo della fantasia dell’incesto. 

La fantasia dell’incesto infatti, nell’unione col genitore, rappresenta quella no-
stalgia del passato, quella ricerca di se stesso in un passato arcaico in cui l’infante 
era unito a se stesso e al grembo materno primordiale. La fantasia dell’incesto 
diventa quindi il simbolo della tendenza all’unione di forme omogenee, uguali 
a se stesse e immodificabili. Accanto a questo aspetto regressivo, vi è però un 
aspetto progressivo-trasformativo che guarda verso il futuro, rappresentato dalla 
fantasia di unione tra fratello e sorella. Torna alla mente quella unione alchemica 
tra “frater et soror”!

Fratello e sorella che sono uniti dallo stesso destino. Ben conoscono la trage-
dia vissuta del sangue versato, ben conoscono l’abbandono della madre che li ha 
traditi entrambi, unendosi con Egisto e poi, ancora di più, uccidendo il padre 
Agamennone, cancellandone il nome e la stirpe e nel contempo godendone le 
ricchezze! Oreste ed Elettra accomunati dallo stesso passato e che hanno covato 
negli anni lo stesso odio vendicativo per poter poi finalmente “pareggiare i conti”.

Potremmo forse individuare, a questo punto, più di una radice archetipica 

“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé



 2 - 2020102 Siracusane

dell’odio. Già Plotino si era posto il problema: “Come può un carattere malvagio 
essere dato dagli Dei?” Può esistere una vocazione al delitto? Quale senso hanno 
per l’esistere quelle profonde forze distruttive che albergano nell’anima umana?

Abbiamo parlato di hybris e di rabbia narcisistica. Ed Elettra? Che cosa le è 
accaduto? Quale evento ha scatenato in lei quell’odio potente, quella rabbia ven-
dicativa? Searles ci ricorda che: 

“L’odio e la vendicatività sembrano prestarsi particolarmente alla rimozione del do-
lore e dell’angoscia di separazione. (…) L’essere occupato con fantasie vendicative 
riguardanti quella persona serve a tenersi psicologicamente aggrappati ad essa”. (Se-
arles, “La psicodinamica della vendicatività” tratto da Rabbia e Vendicatività, To-
rino, Bollati Boringhieri, 1992)

Prima ancora quindi dell’immenso dolore provocatole dall’uccisione del pa-
dre, Elettra ha vissuto quel terribile abbandono da parte della madre, quando si 
è unita con Egisto, durante la decennale assenza di Agamennone per la guerra di 
Troia, usurpandone il trono. In un dialogo, infatti, tra Clitennestra ed Elettra, Cli-
tennestra ammette di aver ucciso lo sposo ma, di averlo fatto solo per vendicare 
la figlia Ifigenia. Ma Elettra intuisce qual è la vera ragione di quel delitto atroce. 
Sentiamo ancora le parole di Elettra mentre si rivolge a Clitennestra:

“ELETTRA:
E dunque, parlo. Che uccidesti il padre,
tu lo confessi. E qual confessione
potrebbe esser più turpe, o giusto o ingiusto
che lo scempio pur fosse? Ed io soggiungo
che non giustizia t’ispirò, ma brama
dell’uomo tristo ch’ora con te vive.”

È questo dolore indicibile, questa ferita inguaribile e incomunicabile, il “rodi-
mento interno”, quell’abbandono materno, una corrosione che dall’interno la di-
vorava. Le fantasie vendicative permettevano ad Elettra di rimanere agganciata a 
quella madre pur odiata. Melanie Klein pone al centro della sua teoria la funzione 
materna. La mamma dà infatti al bambino un nutrimento biologico che è anche 
di tipo psichico. La funzione materna deve giocare un ruolo di contenimento che 
è “l’holding”, e non si tratta di una tecnica da apprendere quanto piuttosto di una 
sorta di qualità personale. La funzione di “holding” è la chiave per permettere 
al bambino di diventare adulto. È necessario aver avuto una madre non troppo 
intrusiva né troppo assente per poter sviluppare dentro di sé una presenza con-
fortante, equivalente all’ “oggetto buono”. 

Giusy Porzio



2 - 2020 103Siracusane

“Fino a che le funzioni di contenimento non sono state introiettate, il concetto 
di uno spazio interno al sé non può costituirsi”. (Esther Bick, “L’esperienza della 
pelle nelle prime relazioni oggettuali” tratto da Melanie Klein e il suo impatto sulla 
psicoanalisi oggi. La teoria, Roma, Astrolabio, 1995).

In un secondo momento diventa molto importante il rapporto col maschi-
le… Il Tu maschile, in forma di padre, poi di uomo, Animus, guida, permette al 
femminile il distacco dal rapporto originario e, conducendo alla coscienza, sia 
che venga sperimentato in forma personale o transpersonale, apre all’esterno o 
interiormente. E Jung considera come una fase dello sviluppo del femminile il 
complesso di Elettra proprio prendendo spunto da questa tragedia. Quando la 
bambina comprende e scopre le differenze tra i due sessi sviluppa un’ “invidia del 
pene”, cioè comincia ad odiare la madre perché la ritiene responsabile della sua 
mancanza. La madre ha già operato la castrazione e il padre diventa desiderabile 
poiché possiede ciò che le è stato negato. Date queste condizioni la bambina pro-
va meno angoscia e opera una rimozione minore. Per questo motivo cresce una 
sorta di rancore, di odio nei confronti della madre, vissuta, in maniera inconscia, 
come la responsabile di tale assenza.

All’odio e alla vendicatività conseguente all’angoscia di separazione per l’ab-
bandono e il tradimento con Egisto da parte della madre, si aggiunge, quindi per 
Elettra, quest’altro odio ulteriormente ampliato dalla uccisione di quel padre così 
desiderato, così amato e nel quale si è identificata!

Clitennestra, la madre sanguinaria, è colei che ha divorato, ha corroso, ha di-
strutto col suo gesto omicida e prima ancora con il tradimento e l’unione col suo 
amante Egisto, nel materno interno di Elettra la possibilità di uno spazio interno 
ed inoltre la possibilità di uno sviluppo, di un arricchimento e di un ampliamento 
della coscienza attraverso il padre.

È la possibilità individuativa che Clitennestra ha distrutto col suo gesto!
E Jung ci ricorda che nel complesso materno negativo si attiva una “difesa pre-

ponderante dalla supremazia della madre. (…) Questo tipo di figlia sa certamente 
tutto quello che non vuole, ma non riesce a decidere quale sarà il suo destino. I suoi 
istinti sono tutti concentrati sulla madre in forma di difesa; e pertanto non le con-
sentono di costruirsi una vita sua propria.” (C.G. Jung., 1980). Elettra infatti non 
ha uno sposo, non ha dei figli! 

A differenza che nelle Coefore di Eschilo, nell’Elettra di Sofocle, protagonista 
assoluta è quindi Elettra stessa, sebbene materialmente il matricidio sia compiuto 
da Oreste. Se nell’opera del suo predecessore infatti, circa 50 anni prima, il senso 
tragico era reso con molta efficacia a partire dal conflitto, vissuto dall’uomo, dal 
maschio in primis, tra la legge divina che vuole la vendetta del sangue per il man-
tenimento della stirpe e del nome e il dolore umano nel compiere un atto orrendo 
come il matricidio e tutta l’attenzione era concentrata sul personaggio di Oreste, 

“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé



 2 - 2020104 Siracusane

il quale compie una vendetta per adempiere alla volontà di un dio e nel contempo 
porta in sé questo conflitto tragico, nella Elettra sofoclea l’attenzione si sposta su 
una figura femminile: Elettra, che porta in sé un odio irreprimibile nei confronti 
della madre e mostra tutta la sua determinazione a voler porre fine agli abusi subi-
ti da parte di Clitennestra e del suo amante Egisto, dopo che questi hanno ucciso 
il padre Agamennone. Qui non c’è una legge divina, la difesa del nome, ma un 
dolore individuativo e inestirpabile, un odio profondo che rende il matricidio una 
conseguenza inevitabile e non più il fulcro della tragedia.

Ripenso a Clitennestra che giace nel letto dell’ucciso, mentre consuma il pia-
cere, con Egisto il suo amante assassino ed usurpatore, ed organizza feste e balli 
nel palazzo dove si è consumato l’orrore, mentre Elettra è lì sola con tutto il suo 
dolore e la sua rabbia! Clitennestra che l’ingiuria per i suoi lamenti come se solo 
a lei fosse morto il padre, e le augura di morire di mala morte. Clitennestra che 
d’accordo con Egisto la farà chiudere: 

“in una buia sotterranea stanza ove non vegga il raggio. E via da questa terra, 
canterai le tue pene”

La vera matricida rimane quindi Elettra; rimane la tematica eschilea del chi ha 
versato sangue ne verserà a sua volta, ma sullo sfondo: Sofocle sposta la volontà 
da Dio all’uomo e, sebbene quest’ultimo rimanga sempre sottomesso al primo, 
l’individuo finisce con l’assumersi una propria responsabilità.

E ancora la lingua greca ci viene in aiuto! La traduzione nel greco antico del 
verbo “odiare” corrisponde a stuyeo. E questo ci informa che l’odio è collegato 
al fiume Stige, il fiume dell’odio, uno dei cinque fiumi del mondo infero nella 
mitologia greca. Ed Hillman ci ricorda che: 

“Le gelide acque del fiume Stige costituiscono la più profonda fonte della moralità di-
vina, giacché su di esse gli Dei prestavano i loro giuramenti, a sottintendere che l’odio 
svolge un ruolo essenziale nell’ordine dell’universo. Accanto ai principi generatori 
e ordinatori come Amore (Eros), Conflitto (Eris o Polemos) , Necessità (Ananke) 
e Ragione (Nous), nel disegno delle cose dobbiamo fare spazio anche per Odio” ( J. 
Hillman, Il sogno e il mondo infero, Milano, Adelphi, 2003, p. 77). 

E i figli di Stige sono Zelo, Vittoria, Forza e Potenza. E il freddo odio della 
madre, in una visione “diurna” è trasformato attraverso i figli, in quei tratti im-
placabili al servizio dell’Io, che abbiamo finito per accettare come virtù. Quell’Io 
che utilizza i figli di Stige per le sue battaglie moralistiche aventi come obiettivo 
l’autoconservazione! Ma l’odio primordiale di questa madre appartiene al mon-
do infero e laggiù essa garantisce l’integrità del regno psichico. Il mondo infero 
infatti è un regno totalmente psichico, dove l’intero nostro modo di essere è stato 

Giusy Porzio



2 - 2020 105Siracusane

desostanzializzato. La possibilità individuativa appartiene al regno psichico, ed 
Elettra difende il suo mondo psichico attraverso l’odio di Stige. Stige è colei che 
stabilisce il limite e che protegge non già l’Io, bensì il mondo infero dal dolore 
causato dagli atteggiamenti invasivi della vita!

Bibliografia
Bick E., L’esperienza della pelle nelle prime relazioni oggettuali da Melanie Klein e il suo impatto sulla psicoanalisi 

oggi. La teoria, Roma, Astrolabio, 1995.
Hillman J., Il sogno e il mondo infero, Milano, Adelphi edizioni, 1979, rist. 2003.
Jung. C.G.: Gli archetipi e l’inconscio collettivo in Opere vol. IX, Torino, Bollati Boringhieri, 1980.
Kohut H., Pensieri sul narcisismo e sulla rabbia narcisistica tratto da Rabbia e Vendicatività, Torino, Bollati 

Boringhieri. 1992.
Searles H., La psicodinamica della vendicatività tratto da Rabbia e Vendicatività, Torino, Bollati Boringhieri, 

1992.

“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé



     2 - 2020106 Siracusane

LA FANCIULLA SENZA MANI: 
UNA FIABA MOLTO AMATA

Cinzia Caputo

Riassunto
La fanciulla senza mani è il titolo della fiaba utilizzata in questo articolo, il cui 
tema è quello del potere di sopraffazione maschile e paterno collettivo sul fem-
minile , ma anche l’istanza interiore della donna che la rende vittima, oppure 
ne permette lo sviluppo dell’identità e la trasformazione. Questa tematica verrà 
esplicitata attraverso un caso clinico in cui l’imago paterna si rivela abusante 
della personalità della figlia, fino a schiacciarne ogni valore creativo. Il difficile 
percorso analitico sia per la paziente che per l’analista, porterà ad una crescita 
interiore e un processo di liberazione. 

Abstract
The handless maiden is the title of the fairy tale used in this article, whose theme 
is that of the power of male and collective paternal over the feminine, but also 
the inner instance of the woman who makes her a victim, or allows her devel-
opment identity and transformation. This theme will be explained through a 
clinical case in which the father’s imago proves to be abusive of the personality 
of the daughter, to the point of crushing all creative value. The difficult analyt-
ical path for both the patient and the analyst will lead to inner growth and to a 
process of liberation.

Résumé
La jeune fille poignées est le titre du conte de fées utilisé dans cet article, dont le 
thème est celui de la puissance du paternel masculin et collectif sur le féminin, 
mais aussi l’exemple intérieur de la femme qui fait d’elle une victime, ou permet 
son développement l’identité et la transformation. Ce thème sera expliqué par 
un cas clinique dans lequel l’imago du père s’avère abusif de la personnalité 
de la fille, au point d’écraser toute valeur créatrice. La voie analytique difficile 
pour le patient et l’analyste conduira à la croissance intérieure et un processus 
de libération.

Secondo il modello junghiano nei miti e nelle leggen-
de si rintracciano i fondamenti della psiche rivestiti di 

elementi culturali, mentre nelle fiabe ciò sarebbe presente 
in misura minore, per questo le fiabe rifletterebbero più 
chiaramente i modelli basilari della psiche. La fanciulla 
senza mani è il titolo della fiaba qui utilizzata il cui tema 
centrale è il potere di sopraffazione maschile/paterno col-
lettivo sul femminile. Tale tematica è rintracciabile anche 
nel mito di Ifigenia rappresentato nella tragedia di Euripi-
de. Seguendo la metodologia di Propp, il danneggiamento 
ad opera dell’antagonista costituisce uno dei modi con cui 





 2 - 2020108 Siracusane

la fiaba passa dalla situazione iniziale allo svolgimento vero proprio. L’elemen-
to che contraddistingue le fasi iniziali di questa fiaba-tipo registrata con la sigla 
AT 706, nel catalogo dei racconti popolari di Aerne-Thompson è la mutilazione 
dell’eroina. La fiaba appartiene a un piccolo gruppo di racconti incentrati su per-
sonaggi femminili esiliati, tra cui anche Biancaneve, racconto ben più conosciuto 
e che ne fa parte. Nella quasi totalità delle versioni questa mutilazione si pre-
senta sotto la forma di un danneggiamento operato dall’antagonista e a seconda 
dell’identità di quest’ultimo si hanno versioni differenti. La fanciulla senza mani 
compare nella tradizione orale di tutta l’Europa e del Medio Oriente, nonché 
dell’Africa, dell’India. 

“Alla morte della regina, un re vuole sposare la propria figlia. La principessa rifiuta, e 
per punizione, il re le taglia le mani. La fanciulla fugge, incontra un altro re che rima-
ne affascinato dalla sua bellezza e la sposa malgrado la menomazione. La principessa 
partorisce un figlio. La suocera invidiosa mette in giro voci malevole sul suo conto, 
queste macchinazioni costringono ancora alla fuga la principessa, questa volta con 
il bambino. Alla fine per un intervento miracoloso, la principessa torna in possesso 
delle sue mani, e si ha la riconciliazione con il suo sposo”.

Questo, in breve, lo svolgimento delle tante versioni della Fanciulla senza 
mani. Sia il motivo dell’incesto, sia quello delle mani tagliate non compaiono 
in tutte le versioni. In alcuni casi le vengono tagliate per impedirle qualcosa, in 
altre è lei stessa a farsele amputare. In alcune è la suocera la vera antagonista, 
altre volte il padre, oppure il diavolo. Una versione molto bella è quella narrata 
da Basile nel Pentamerone, con il titolo la Penta Mano-mozza. In quest’ultima 
torna il motivo dell’incesto: Penta è la sorella del re, che alla morte della moglie, 
egli vuole sposare. Penta decide di fuggire, ma prima chiede al fratello che cosa 
abbia acceso il suo amore insano. Sentendosi rispondere che erano le sue belle 
mani, se le fa tagliare e le lascia al fratello. La versione più famosa, e quella a cui 
faremo riferimento, è quella dei fratelli Grimm pubblicata nella prima edizione 
nel 1812, così come era stata raccontata dalla narratrice Dorothea Viehmann, poi 
rimaneggiata per la seconda edizione, in cui il motivo dell’incesto viene eliminato 
e al posto del padre che fa tagliare le mani e i seni della figlia perché non vuole 
concedersi, compare il diavolo che vuole impadronirsi dell’anima della fanciulla. 

Introduzione 
La fiaba della fanciulla senza mani mi era nota da tempo, e compare nell’anali-

si di una paziente come associazione ad un sogno. Ho pensato ad una correlazio-
ne tra il materiale fiabesco e una condizione psicologica di iperstimolazione che 
appare spesso in pazienti con problematiche di abuso. Rispetto al tema dell’in-
terpretazione e dell’uso della fiaba in analisi o di altro materiale esterno è neces-

Cinzia Caputo



2 - 2020 109Siracusane

sario tenere presente che: una interpretazione è tale solo perché il paziente ha 
consentito di darla. La dobbiamo cioè a lui e al nostro oggetto interno personale 
e professionale, ciò significa essere di natura oggettuale e non narcisistica. Quan-
do siamo in presenza di situazioni di grave patologia le identificazioni proiettive 
abbondano e di conseguenza anche le contro identificazioni proiettive. È quindi 
fondamentale lavorare sul transfert e il controtransfert, il setting è lo strumento 
fondamentale per proteggere il paziente. 

Interpretazione 
In questa fiaba si parte da una situazione iniziale in cui il padre portatore dello 

spirito collettivo, vende la sua anima-figlia al diavolo perché è in una situazione di 
perdita, di carenza, ma piuttosto che affrontare il problema alla radice, cercando-
ne la causa, trova una via breve e disonesta, seguendo la strada indicata dall’om-
bra e impersonata dal diavolo. La figlia di questo padre, d’altra parte come indica 
la Von Franz, non essendo nutrita da una funzione d’eros paterna, rischia di esse-
re venduta al diavolo, cioè che si impossessi di lei un Animus demoniaco. 

Stiamo costellando una situazione psichica relativa al complesso paterno; vo-
lendo leggerne i contenuti in termini evolutivi, di espressione cioè, dello sviluppo 
psicologico del femminile, vorrei soffermarmi sulla figlia. Una figlia adolescente 
alle prese con il complesso edipico, le sue fantasie e la possibile via d’uscita, attraver-
so le peripezie della crescita. 

Senza escludere le corrispondenti proiezioni paterne sulla figlia, che quando 
non vengano brutalmente agite, come pure la fiaba può lasciare intendere, sono 
comunque inconsciamente vissute. 

Costellazione edipica
Nella situazione edipica la figlia si rivolge al padre ed entra in conflitto con la 

madre, in questo modo afferma la sua femminilità e il suo diritto alla sessualità, af-
francandosi dalla dimensione materna per entrare nell’universo paterno. Sappia-
mo che le vicissitudini di questa costellazione sono varie e complesse, cominciano 
nella prima infanzia, per poi ridestarsi in adolescenza quando tutto riesplode. 
L’eroina di questa fiaba può essere considerata un’adolescente alle prese con le 
sue fantasie affettivo-sessuali verso la figura paterna, la quale può rispondere in 
vari modi alle sollecitazioni della figlia, alle volte chiudendosi e allontanando la 
figlia da sé, altre volte avvicinandosi in maniera complice, altre volte addirittura 
rispondendo in maniera incestuosa. In questa fase che si prepara molto tempo 
prima, è molto importante la figura materna in quanto può agevolare il processo 
o ostacolarlo.

In questa fiaba la madre sembra essere assente, rimprovera il marito perché 
capisce che la vendita del melo corrisponde alla vendita della figlia, ma poi non 

La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata



 2 - 2020110 Siracusane

interviene più in nessun modo per difendere la figlia dagli abusi del padre. La 
costellazione in cui la madre è assente e il padre sposta sulla figlia i suoi desideri 
sessuali sappiamo essere estremamente delicata, e può predisporre all’incesto, ma 
anche ad una situazione psicologica in cui la figlia resta bloccata da un Animus 
che le impedisce l’incontro positivo con l’altro da sé. Una delle situazioni più pe-
ricolose è quella in cui la figura del padre-spirito affascinante, costella quella della 
“figlia del padre eterno”, cioè di un femminile che rimane legato come vergine al 
padre-spirito, in forma concreta o invisibile. Come nel mito, la figlia Ifigenia, non 
si ribella al padre, ma accetta il sacrificio. 

Una paziente era venuta da me per un colloquio, ma cercava un analista uomo, 
compresi che la sua richiesta ambivalente era l’espressione di un complesso ma-
terno negativo che chiedeva una risposta; le dissi, quindi, che la scelta di una don-
na era la migliore possibile in quel momento e lei decise di proseguire. La ragazza, 
che chiameremo Lola, è la prima di tre figli, di famiglia borghese altolocata, padre 
imprenditore che ha preso su di sé le complesse sorti della famiglia d’origine; la 
madre laureata in una materia scientifica, è descritta come una donna infantile e 
capricciosa, con un piccolo difetto fisico: vive all’ombra del marito che deve darle 
tutto, imprevedibile affettivamente con la figlia che precocemente si rivolge a un 
padre più disponibile, ma anche molto seduttivo e affascinante, tanto da impri-
gionarla in un legame che non le permette un vero incontro, o per meglio dire non 
le permette l’espressione dell’Eros. La paziente si blocca su una modalità ripetiti-
va e narcisistica in cui l’altro deve essere abbandonato per primo per non provare 
lei sentimenti di gelosia e abbandono. Nel corso dell’analisi emergerà il ricordo di 
un abuso subito da parte di un cugino che poi si rivelerà uno spostamento delle 
sue fantasie erotiche relative al padre; nonché quelle connesse all’aver usurpato 
il posto alla madre. Lola infatti, crescendo è diventata l’Anima del papà, la consi-
gliera, la complice, iperinvestita nel rapporto genitoriale; in quanto prima figlia, 
intelligente e capace si laurea, ma finisce per lavorare nell’azienda di famiglia. 
Durante tutto il corso dell’analisi durata 7 anni, attraverseremo il dolore lacerante 
del conflitto tra sé stessa e l’Anima venduta al padre. L’immagine emblematica 
di un sogno ci permetterà di realizzare la drammaticità della sua situazione: Va 
a trovare un’amica che non vede da tempo, la sorella le fa strada nella stanza dove 
l’amica è in fin di vita, questa la riconosce e le mostra le mani verdi a strisce velenose 
e le dice: “lo vedi? Questo è veleno e io li tocco sempre i soldi, li maneggio conti-
nuamente, non durerò molto così… loro non lo capiscono che è veleno…” si sveglia 
angosciata. Mi racconta il sogno con estremo pathos, dice che non può continuare 
a lavorare con il padre, sta male, ha tradito se stessa e i suoi valori. Pian piano si 
affrancherà dalla situazione lavorativa e troverà una strada personale che la por-
terà a riconoscere la sua parte femminile. Incontra un ragazzo molto diverso dal 
padre, poco ambizioso, ma che sa ascoltarla, con cui riuscirà a lasciarsi andare e a 

Cinzia Caputo



2 - 2020 111Siracusane

non intrappolarlo nel gioco fallico-narcisistico dei precedenti ragazzi. Tutto que-
sto non è senza sofferenza, perché dovrà confrontarsi con l’immagine negativa del 
complesso materno che assume le sembianze della strega di Biancaneve. Avendo 
perso la protezione dell’imago paterna, si scatenano tutte le fantasie sulla rivalità 
femminile che coinvolgono in pieno la figura dell’analista che deve reggere le po-
tenti proiezioni che rischiano di far naufragare il processo analitico. Gli attacchi 
al legame infatti, sono durissimi e minacciano di continuo l’interruzione della 
terapia. La posizione dell’analista triangolata da altre figure pseudo analitiche 
(che vanno da guaritori a chiromanti o sedicenti guru), sarà quella di mantenersi 
in bilico tra l’accettazione di tutte le intrusioni per non cadere nella sua trappo-
la, quindi materna e accogliente (ma altrettanto terrifica perché inglobante ) e 
dall’altra quella contenitiva e paterna per mantenere il setting. Mi sognerà spesso 
come figura negativa, una donna bruna con la pelle bianca e dall’eros lascivo, ma 
nello stesso tempo con un grande bacino. Questo permetterà di mantenere la rot-
ta: sappiamo infatti, che a livello simbolico la madre assume l’aspetto terribile e 
divorante, di fronte a cui l’Io teme di essere inghiottito, ma anche il fondamento 
strutturante dello sviluppo della coscienza. Questa condizione permette all’Io di 
sfuggire alla presa materna e all’inconscio, nelle favole ciò è in genere espresso 
attraverso l’immagine della matrigna.

Per Jung l’esperienza individuale della crescita come separazione e rinuncia, 
si staglia su uno sfondo collettivo e ancestrale, cioè su un archetipo o uno schema 
filogenetico dove il conflitto tra le generazioni trova la trama e il contenimento 
nella sedimentazione della cultura universale, come si può facilmente riscontrare 
nel mito. La situazione edipica relativa ad un padre ed una madre, a figure cioè di 
cui il bambino ha primariamente esperienza, rappresenta una situazione univer-
sale. Non si può negare infatti, che la relazione tra figli e genitori, abbia una gran-
de importanza psicologica e che il complesso di Edipo sia una metafora feconda 
della rappresentazione del conflitto sessuale all’interno delle generazioni. Padre 
e madre rappresentano, però, anche una coppia di concetti opposti di natura 
simbolica che esprimono il dualismo universale dell’esperienza psichica. Vale a 
dire: tutto ciò che attiene alla psiche è essenzialmente simbolico; simbolicamente 
anche la sessualità intesa come unione dell’uno con l’altro può rappresentare una 
coppia di contrari, su cui si fondano le istanze di Anima-Animus. 

“Il mondo stesso, ebbe origine attraverso il sacrificio, cioè attraverso la rinuncia al 
legame personale con l’infanzia.” Questo sacrificio può essere compiuto solo mercé 
una totale dedizione alla vita. Tutta la libido costretta nei vincoli familiari deve essere 
ritirata da quella cerchia angusta per essere trasferita in una più ampia …”1

1   C.G. Jung ,1912/52Tr.it., Simboli della trasformazione, in Opere, vol. V, Torino, Boringhieri, 1970.

La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata



 2 - 2020112 Siracusane

Jung quindi, vede lo sviluppo come compito e responsabilità dell’individuo di 
svincolarsi dalla dimensione spersonalizzante delle immagini collettive. 

Témenos
La figlia nella fiaba reagisce alla richiesta del padre chiudendosi in sé, circo-

scrivendo con un cerchio bianco il suo universo femminile: mette quindi fuori di 
sé le parti inaccettabili, l’ombra, per sopravvivere alla situazione. Il cerchio però 
ha anche un’alta valenza simbolica, fondamentale per la crescita: il Témenos, l’aria 
sacra atta a proteggere l’urto con le potenze dell’inconscio; uno stato di chiusura 
che ricorda quello della dea vergine Artemide, uno stato interiore di indipenden-
za e ripiegamento in se stessa, per ritrovare il proprio centro, il nucleo più autenti-
co che altrimenti andrebbe perduto. È in questo spazio simbolico, che rimanda ai 
riti di segregazione e iniziazione della pubertà, dove sgorgano le lacrime, l’evento 
che impedisce l’inaridimento e l’impossessamento da parte del diavolo. Si evita 
così l’irrigidimento e lo strutturarsi dell’Animus negativo; al contrario si apre una 
via di salvezza attraverso la recettività e l’apertura alla mancanza. 

Le mani tagliate: la castrazione 
La crisi di castrazione, che ridistribuisce i criteri di valorizzazione dell’iden-

tità di genere, travolge distruggendo un universo femminile ove non mancava 
nulla, tanto alla madre quanto alla bambina. Il pene sovrano del padre assumerà 
il carattere simbolico del feticcio, privilegio da raggiungere per qualsiasi carenza. 
La domanda che ci dobbiamo porre non è tanto come faccia la bambina a cam-
biare oggetto e passare dalla madre al padre, ma piuttosto come riesca a deside-
rarsi donna in un mondo di valori mascolini e fallici. Viene qui ad evidenziarsi il 
profondo deficit narcisistico che caratterizza l’organizzazione della soggettività 
della futura donna, poiché la bambina, nel corso del processo di identificazione 
con la madre (oggetto insieme rivale e ideale) viene sistematicamente ostacolata 
nel considerarla modello al quale assomigliare. Il sistema di valori relativi all’i-
dentità di genere si trasforma da idealizzata e piena, a carente ed inferiore. La 
dimensione profondamente conflittuale della femminilità propria della nostra 
cultura si manifesta e tocca il suo apice nell’isteria. Se, infatti, l’isterica produce 
la fantasia della donna con il pene, non è per il desiderio di essere uomo, bensì 
perché, impedite le strade di valorizzazione della propria identità, vengono di 
riflesso tentate forme sostitutive di narcisizzazione, vuoi addizionando alla fem-
minilità fallicismo, vuoi rivolgendosi a un uomo che le dica chi è lei. Ogni qual 
volta la donna si sentirà umiliata impugnerà l’unica arma consentita dalla lotta 
narcisistica, ossia il controllo del desiderio e della soddisfazione, onde capovol-
gere i termini della relazione, invertirà così i termini del discorso, infliggendo la 
castrazione all’altro.

Cinzia Caputo



2 - 2020 113Siracusane

Al mito di Edipo come rappresentazione drammatica del conflitto sessuale 
all’interno delle generazioni, Jung contrappone una tensione più arcaica connes-
sa all’incesto e cioè una coppia incestuosa che esclude il terzo e in cui la madre 
terrificante percepisce il figlio come parte di sé, senza alcun rispetto della barriera 
dell’incesto. Il figlio non riesce ad operare la separazione tra sé e la generazione 
precedente, si instaura così un processo regressivo che conduce indietro, verso 
l’ancestrale, in questo modo si apre la strada verso gli archetipi: “bisogna tener 
conto che la madre è un imago, una mera immagine psichica che possiede un gran 
numero di contenuti inconsci differenti …”2 la madre come prima incarnazione 
dell’archetipo Anima, personifica la totalità dell’inconscio. Perciò la regressione 
porta solo in apparenza alla madre: in realtà è la porta che si apre sull’inconscio, 
«sul regno delle Madri» . L’immagine della madre terribile diventa così il tema 
della rinascita a qualcosa di nuovo, si passa al livello simbolico e spirituale. Jung, 
in questo modo, affida all’individuo singolo il compito e la responsabilità di non 
restare inglobato nella dimensione spersonalizzante delle immagini collettive. 

In questa situazione, quindi, qualcosa va sacrificato; la via del femminile passa 
attraverso l’apertura, il taglio, anche se questo può significare una momentanea 
perdita di potenza, e onnipotenza; l’eroina si avvia per il mondo senza una ca-
pacità di “presa”, deve ricevere e lasciarsi nutrire: è un abbandono totale alla 
necessità dell’esistenza, ed è in questa situazione di abbandono recettivo che lei 
può incontrare il suo principe.

Negli archetipi è quindi rintracciabile la possibilità di vita e di realizzazione 
che sono state trascurate dal mondo della coscienza. La fiaba presenta allo stato 
puro, cioè non contaminato da elementi dell’inconscio personale, i modelli di 
comportamento fondamentali della psiche e le situazioni tipiche che si possono 
presentare nella vita concreta. Il materiale archetipico delle fiabe generalmente è 
compensatorio alle idee e ai valori del conscio collettivo, può offrire quindi un 
nuovo orientamento riguardo ai problemi che il mondo dominante della cultura 
non sa affrontare. La donna, così come l’uomo è ancora alla ricerca di se stessa, 
perché non riesce più a identificarsi con l’immagine e il ruolo che le sono stati 
assegnati dalla cultura patriarcale.

L’albero
In questa fiaba, la fanciulla dopo l’accettazione del taglio, si incammina in un 

mondo sconosciuto, ma di cui oscuramente si fida, trova ad accoglierla un albero 
che le dà nutrimento.

La grande Madre terra, che fa scaturire da sé tutta la vita, è anche la madre 
di tutta la vegetazione; da sempre i miti e i rituali di fertilità della terra poggiano 
su questo simbolismo, di cui un’immagine è costituita dall’albero. L’albero della 

2   Jung, op Cit.

La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata



 2 - 2020114 Siracusane

vita, portatore di frutti, genera, trasforma e nutre come il femminile. La madre 
è infatti essenziale allo sviluppo positivo del femminile, la sua mancanza porta 
alla rottura della continuità del vissuto corporeo e di tutto ciò che presiede la 
funzione dell’eros. Come abbiamo visto, ciò può portare a una ipervalutazione 
compensatoria delle qualità maschili, in cui la donna è estraniata dal proprio cor-
po, cioè “senza ombra”, perché si è separata dal suo Io terreno, ipersviluppando 
il lato “Animus”.

L’albero rappresenta quindi l’elemento materno positivo, con cui la fanciulla 
può ora riconnettersi, mentre la pera è un frutto maschile, ciò è anche l’espressio-
ne del divenire della personalità attraverso il processo di individuazione. Dopo 
la cacciata subita proprio a causa di un albero, ora la fanciulla può ritrovare il 
coraggio di impossessarsi del frutto, mostrando in questo modo l’accettazione 
della colpa e il riappropriarsi di una nuova possibilità di vita. Il furto del frutto è 
anche l’inizio dell’accettazione del male dentro di sé, e quindi del confronto con 
l’ombra. Nella fiaba la figlia non accetta le ricchezze e la sicurezza che il padre le 
offre, così come la mia paziente lascia l’azienda del padre e le sue sorti per fare 
ciò che ama. Il passaggio dalla direzione aziendale, con il senso di colpa per aver 
abbandonato il padre, che si manifestava con angoscia di morte e fantasie perse-
cutorie, alla scelta di lavori più umili e meno remunerativi, le permette di accetta-
re se stessa e non vivere più all’ombra del padre deresponsabilizzandosi. Sottrarsi 
alle legge del padre comporta comunque affrontare la morte come per Ifigenia.

L’Incontro
In questa fase l’eroina può sperimentare l’incontro, ma è ancora in una condi-

zione di ingenuità, perché non ha integrato del tutto l’ombra, si è solo protetta dal 
diavolo e vi ha trovato un limite, resta, quindi, predisposta alle proiezioni altrui 
a cui può aderire. L’Altro, il principe, le dona mani d’argento, mani lunari che le 
permettono di generare, torna la creatività, ma è una creatività primaria, naturale, 
non basterà a farle ritrovare la sua autonomia e creatività autentica. Il confronto 
con l’Animus è il problema essenziale della donna che deve liberarsi dallo stato 
di dipendenza e di inferiorità nei confronti dell’autorità maschile, sia interiore 
che esterna. Sappiamo che la donna invece di vivere l’Animus esclusivamente su 
un uomo reale o sui valori collettivi della cultura patriarcale, deve riconoscerne 
l’esistenza anche dentro di sé come componente originale e attiva della sua per-
sonalità. Se la donna riesce a stabilire una relazione positiva con l’Animus, esso 
determina il rafforzamento e la maturazione dell’Io femminile. Il mondo dei segni 
è stato realizzato dagli uomini, la donna deve creare i suoi, se vuole vivere come 
protagonista nel mondo, altrimenti subirà sempre le conseguenze della cultura 
imposta, ne rimarrà schiacciata e sacrificata.

Cinzia Caputo



2 - 2020 115Siracusane

Il ritorno del diavolo
È a questo punto che la lotta si fa più dura: riappare il diavolo a reclamare il 

suo conto, e la fanciulla è costretta a ripartire, questa volta con un figlio sulle spal-
le di cui deve farsi carico. Una parte maschile dentro di sé è nata, il superamento 
della colpa e la compassione materna raggiunta le permette ora di sopravvivere 
alla distruttività. Questa volta verrà sacrificata un’altra vittima al suo posto, una 
cerva: tutti i riti sacrificali testimoniano di questo passaggio. Ora si deve maturare 
nella solitudine e nel silenzio. Ciò significa che non è più l’altro fuori di sé quel-
lo che può salvarla, ma solo un percorso nelle profondità di se stessa, restando 
aperta alla propria mancanza, abbandonandosi al vuoto, lo spazio dove potranno 
ricrescere le mani, cioè la vera autonomia e la certezza della propria autenticità.

La riunione 
È in questa condizione di estremo abbandono che si può ritrovare la fiducia 

dentro di sé, incontrando la grazia nella casa della libertà. Attraverso un tempo 
ciclico, che la fiaba indica con il numero sette, i due amanti potranno finalmente 
ritrovarsi, liberi dal fardello delle proiezioni e delle reciproche accuse dettate dal 
diavolo. Questo processo di riscoperta è indicato dal velo che copre il volto del 
re, e che cadendo svela la vera natura del loro incontro, non più mediato da va-
lori collettivi e identificazioni con le immagini genitoriali, ma dal proprio centro 
interiore. 

Sogno: un suo compagno di studi (lui le manda l’invito di matrimonio) loro avevano 
entrambi un compagno/a, ma facevano le cose nella stessa direzione, c’era una bella 
luna rossa coperta, passava un carretto che la scopriva. Io penso alla quaternità, ani-
mus/anima e alla congiunzione luna-sole, il carretto è il carro del sole. Sta integrando 
il maschile e lo cerca meno fuori.

Questa fiaba rappresenta lo sviluppo della coscienza del femminile tramite la 
morte iniziatica e la rinascita, che in questo senso può essere accostato al mito di 
Demetra-Kore3 in cui è l’unione iniziale e inconsapevole della madre-figlia, rap-
presentato dall’immagine fanciulla-albero. Nella mia paziente tale legame restava 
inconscio e rinnegato, ma era ben espresso dalla fantasia onnipotente e illusoria 
che lei proiettava sui maschi come bisogno di essere accudita, e sull’analista a 
cui chiedeva prepotentemente di non negarle nulla. Illusione bruscamente inter-
rotta dal ratto violento e mortifero che genera l’incontro con il maschile, nel suo 
caso identificato con il reale del denaro che proviene dal padre come tentazione 
del diavolo che vuole possederla, e senza permetterle libertà di espressione la 
uccide. Tale incontro appartiene al regno degli inferi, cioè al sottostante mondo 
dell’inconscio, e alla nascita della vita interiore che deriva dalla consapevolezza 
dell’ombra del padre. 

3   C. Caputo, Biancaneve. Dalla fiaba al mito, in: Psicologia e Salute, n.2 Maggio-Agosto-1998.

La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata



 2 - 2020116 Siracusane

Il nostro lavoro analitico, ben si adatta all’immagine del viaggio agli inferi che 
il terapeuta compie insieme al paziente, “scoperchiando” quegli abissi dell’Anima 
dai quali dovranno riemergere insieme.

In quanto analista donna la conoscenza e l’uso di questo mitologema, di cui 
Jung per primo si è molto occupato, ha aperto in me molte domande. In parti-
colare sulla sfida che la richiesta di cura nella relazione donna-donna pone come 
abbraccio simmetrico, della circolarità e reversibilità dei ruoli, e allo stesso tempo 
della necessità dell’infrangersi di quello specchio, per permettere l’asimmetria e 
proseguire il cammino della crescita e dello sviluppo dell’identità della paziente. 
Affrancarsi dalla tirannia dei complessi legati ai vissuti personali che sacrificano 
l’espressione del proprio potenziale è necessario, soprattutto per le donne che 
rischiano di restare schiacciate dai valori patriarcali che ancora dominano a livello 
profondo, come il mito e la fiaba ci ricordano. 

Bibliografia
A. Aerne, S. Thompson, The Types of Folktale, Helsinki, 1981, trad. it La fiaba nella tradizione popolare, Milano, 

il Saggiatore, 1994.
G. Basile, Il racconto dei racconti, Milano, Adelphi, 1994.
B. Bettelheim, Tr. it Il mondo incantato, Milano, Feltrinelli, 1977.
B. Bettelheim, Ferite simboliche, Milano, Bompiani, 1996. 
R. De Simone (a cura di), Fiabe Campane, Milano, Einaudi, 1994.
I. Calvino, Fiabe italiane, Milano, Mondadori, 1993.
I. Calvino, Sulla fiaba, Milano, Einaudi, 1988. 
C. Caputo, Biancaneve. Dalla fiaba al mito, in: «Psicologia e Salute», n.2 Maggio-Agosto-’98.
G.P. Caprettini (a cura di), Dizionario della fiaba, Roma, Meltemi, 1998.
E. Drewermann, La fanciulla senza mani, Roma, Magi, 2007. 
H. Diekmann, I metodi della psicologia analitica, Roma, Melusina, 1979.
H. Erba Tissot (a cura di), 1980. Interpretare le fiabe, «Rivista di Psicologia Analitica», n. 22/80.
M.L. von Franz ,(1970), Tr. it Le Fiabe interpretate, Torino, Boringhieri, 1980. 
M.L. von Franz ,(1977), Tr. it. Il Femminile nella fiaba, Torino, Boringhieri, 1983.
M.L.von Franz, (1977), Tr. it. L’Individuazione nella fiaba, Torino, Boringhieri, 1987.
M-L von, Franz, (1980),Trad. it Le Fiabe del lieto fine, Como, Red, 1986.
S. Freud, (1913), Il motivo della scelta degli scrigni, in Opere, vol. VII Boringhieri, Torino, 1975. 
S. Freud, (1913), Materiale fiabesco nei sogni, in Opere, vol. VII , Boringhieri, Torino, 1975. 
E. Fromm, Il linguaggio dimenticato, Milano, Bompiani, 1962. 
J. e W. Grimm, Le fiabe del focolare, a cura di C. Bovero, Torino, Einaudi, 1951.
R. Kaës e al. (1996), Fiabe e racconti nella vita psichica, Roma, Borla, 1997.
M. Lavagetto, prefazione, in Fiabe Italiane, Milano, Mondadori, 1993.
C.G. Jung, 1912/52 Tr. it., in Opere, vol. V, Simboli della trasformazione, Torino, Boringhieri, 1970.
C.G. Jung, 1946/48 Tr. it Fenomenologia dello spirito nella fiaba, in Opere, vol.IX, tomo I, Torino, 1970. 
C.G. Jung, Gli archetipi dell’inconscio collettivo, Torino, Boringhieri, 1982.
G. Maffei, I Linguaggi della psiche, Milano, Bompiani, 1986. 
E. Neumann, (1949) Tr. it. Storia delle origini della coscienza, Roma, Astrolabio, 1978. 
V. Propp, Morfologia della fiaba, a cura di L. Bravo, Torino, Einaudi, 1966.
V. Propp, Le radici storiche dei racconti di magia, Roma, Newton e Compton, 1977. 
M. Trevi, Per uno junghismo critico, Milano, Bompiani, 1987. 
M. Trevi, Testo, interpretazione e simbolo in «Rivista di Psicologia Analitica», n. 26-82.

 

 

Cinzia Caputo



2 - 2020 117Siracusane

CONCLUSIONI:
LE TRAGEDIE E IL CONTAGIO

Caterina Vezzoli, Lidia Di Stefano

In questo momento di intenso cambiamento dovuto al 
contagio da Covid-19 che ci vede tutti coinvolti come 

cittadini del mondo, l’editoriale per Siracusane ci ha visto 
impegnate proprio al momento del lockdown per il dila-
gare della pandemia e ci ha, in un certo senso, costrette 
ad allargare la nostra riflessione ai vari tipi di contagio, 
considerando soprattutto quello psichico. 

Una premessa è d’obbligo per spiegare l’amplificazio-
ne che proponiamo. Nell’approfondire le condizioni che 
hanno portato allo sviluppo del Covid-19 già dal mese 
di gennaio 2020, abbiamo provato a comprendere come 
l’umanità sia arrivata a questo punto. Numerosi artico-
li scientifici, libri di storia della medicina e della storia 
scientifica delle pestilenze, oggi le chiamiamo pandemie, 
ci hanno aiutato a comprendere che il mondo della scien-
za che si occupa dei virus e dei contagi in qualche modo 
prevedeva la possibilità dell’avvento di un virus come mi-
naccia globale. Non stiamo parlando di romanzi ma di 
articoli di scienziati che si sono occupati di capire come il 
virus dell’Ebola, della SARS-1 e delle altre malattie virali 
moderne e antiche si sono trasformati adattandosi all’uo-
mo. Gli articoli e i libri, di cui se siete interessati potete 
trovare in calce i riferimenti,1 mettevano in evidenza che 
l’emergere dei virus letali di oggi sono in relazione con la 

1   Dobson M., Murderous Contagion: A human history of disease, Londra, 
Quercus Edition, 2015.
Shah S., Pandemic. Tracking Contgiouns, from Cholera to Ebola and Beyond, 
Farrar, Straus and Giroux ebook, 2018.
Keucheyan R., La nature est un champ de bataille. Essai d’ecologie politique, 
Parigi, La Découverte, 2014.
Kupferschmidt, Thia bat species may be the sources of the Ebola pandeminc that 
killed more than 11,000 people in West Africa, “Science Magazine”, Washington 
DC-Cambridge, 24 January 2019.
Watts J., Habitat loss threatens all our futures, world leaders warned, Londra, 
“The Guardian”, 17 November 2019.
Zimmer K., Deforestation tied to changes indisease dynamics, New York, “The 
Scientist”, 29 January 2019.



 2 - 2020118 Siracusane

deforestazione e l’inquinamento che ha luogo nell’ambiente circostante. I pipi-
strelli e i formichieri, portatori dei virus che per noi sono letali, vivono in natura 
perfettamente sani con il loro carico di virus. Il problema nasce quando l’ambien-
te che costituisce l’habitat naturale degli animali viene distrutto e di conseguenza 
questi devono sopravvivere in una dimensione che è stata selvaggiamente colo-
nizzata dalla rapacità degli umani. Gli uomini, si sa, sono i grandi trasportatori 
di tutti virus e di tutte le malattie sconosciute quindi facilmente quando il virus 
raggiunge l’uomo il contagio diventa globale. Gli uomini sono degli esseri sociali 
che si spostano, viaggiano, vivono nelle città, nei villaggi, hanno continui scambi 
tra loro e sono gli agenti perfetti per l’espansione del contagio.

Questa premessa è necessaria per dire come la hybris che condanna i perso-
naggi greci delle nostre tragedie è la stessa che condanna noi uomini moderni a 
non vivere in armonia con il nostro ambiente ma a pagare con la morte il danno 
che costantemente creiamo attorno a noi.

La forma di pensiero che contagia il corpo psichico è la stessa forma di pen-
siero che ci porta a credere di poter distruggere la natura a nostro piacimento. 
Questa forma di pensiero è così connaturata alla natura dell’uomo occidentale, 
erede del mondo greco, che ci sembra importante analizzare gli effetti della hybris 
greca con un occhio al contagio psichico dell’uomo odierno. 

Così come si può essere contagiati da un virus o un batterio nel corpo fisico, 
così si può venire contagiati a livello di corpo psichico. La forma pensiero che vie-
ne inoculata non è semplicemente un contenuto a tonalità affettiva ma piuttosto 
una forma arcaica che intacca i nostri complessi personali, collettivi e culturali 
(Jung, 1934). Anzi, riteniamo che la forma del pensare irriflessivo che possiede 
le menti degli uomini odierni è la stessa che nelle tragedie veniva rappresentata 
come monito su cui riflettere.

In fondo, in tutti i tempi e in tutti i luoghi gli esseri umani hanno dovuto af-
frontare l’espandersi di contagi di virus più o meno letali, sia dal punto di vista 
concreto che dal punto di vista psichico, come ci ricorda Camus ne La Peste. 

Le società antiche così come quelle moderne soffrono di pandemie da virus, 
bacilli, batteri, retrovirus e altri agenti patogeni che possiamo definire fisiche, ma 
accanto ad esse abbiamo anche pandemie psichiche e culturali quali il razzismo, 
il nazismo e tanti altri …ismi, forse troppi da elencare. 

Le tragedie ci sono sembrate un modo per ripensare alla malattia della società 
dell’Attica e per estensione della nostra. Mai come in questo momento l’origine 
e lo sviluppo del contagio ci sono sembrati così importanti da capire e le trage-
die, rimettendo in scena miti ed emozioni arcaiche, ci offrono la possibilità di 
comprendere l’incomprensibile che possiede l’anima e la mente degli uomini. 
Tradotto in termini analitici, ci interessa come le emozioni arcaiche ed inconsce 
possiedano e influenzino gli agiti nella realtà a scapito della coscienza.

Vezzoli - Di Stefano



2 - 2020 119Siracusane

Le tragedie servono oggi così come nel passato a riflettere sulle passioni, sui 
conflitti inconciliabili che rischiano di travolgere e contaminare la società in cui 
si manifestano e in secondo luogo, declinano, attraverso il dramma, la tensione 
verso il sublime trascendendo il concreto per lo spirituale. Come viene ricordato 
nei testi che compongono il numero, comprendere la dimensione mitica significa 
trovare altri significati e nuove strade al di là dell’opposizione tra una coscienza 
unidirezionale, rigida, ipertrofica e l’istinto inconscio che tende a irrompere nella 
coscienza in maniera violenta e distruttiva, a compensare l’unidirezionalità con 
il numinoso che avendo dimensione archetipica può essere sia evolutivo che di-
struttivo. Potremmo dire che si tratta di un processo di creazione continua: “la 
spiritualità nel paradigma junghiano è un processo in continuo divenire, creatio 
continua”.2 

Le tragedie sono un modo di coltivare la continua conoscenza di sé che si va 
districando tra contagi, pandemie, morti e speriamo rinascite.

Questo numero di Enkelados ci dà l’occasione di pensare alla pandemia scate-
nata dagli Atridi e al percorso verso una comprensione che, pur non offrendo so-
luzioni, ci aiuta ad affrontare le origini del contagio e del modo in cui si espande.

Partendo dal presupposto che le tragedie parlano del contagio e sono al tempo 
stesso la cura al contagio psichico come malattia di una società, non potrebbero 
le tragedie offrirci strumenti per pensare a una cura? 

Partiremo da Agamennone che non è una delle tragedie analizzate nel numero 
di Siracusane ma ci serve come capostipite del contagio degli Atridi. La nostra 
narrazione si strutturerà poi in vari punti.

Agamennone
La malattia della società degli Atridi è certamente ben rappresentata da Aga-

mennone; la causa della pandemia che perdurerà attraverso le generazioni è il 
potere che lui rappresenta, caratterizzato dalla brama della conquista e della vio-
lenza contro l’altro: il potere del più forte. 

Agamennone è il prodotto di Atreo che per vendetta uccise i figli ancora bam-
bini del fratello gemello Tieste e glieli diede in pasto svelando subito dopo l’atro-
cità. 

Tieste, sconvolto, apprese dall’oracolo che il figlio che sarebbe nato da lui e 
sua figlia Pelopia, avrebbe attuato la vendetta contro la stirpe di Atreo. Così, dallo 
stupro di sua figlia nascerà Egisto che vendicherà il padre uccidendo Agamenno-
ne con l’aiuto di Clitennestra. 

La saga degli Atridi e i miti ad essa correlati sono, dunque, la saga degli orrori 
messa in scena nel mondo antico: Atreo e Tieste sono i capostipiti di una serie di 
uccisioni e guerre che sconquassano il mondo greco e sono impresse implicita-

2   Solc V. etall., Dark religion, Chiron Publications, 2018 pag. 84.

Conclusioni: le tragedie e il contagio



 2 - 2020120 Siracusane

mente nella cultura collettiva del mondo occidentale. Dice Jung 

“non si può certo supporre che il mito o il mistero siano stati coscientemente inven-
tati per qualche fine: tutto fa pensare piuttosto che essi rappresentino un involontario 
riconoscimento di una precondizione psichica inconscia” (Jung, 1997, pag. 183).

Come discendente di Atreo, il primo atto di Agamennone nella relazione con 
Clitennestra è quello di ucciderne il marito Tantalo e il figlio. L’egemonia del ma-
schile è la malattia del mondo greco che le tragedie mettono in scena. 

La precondizione inconscia del mito di Agamennone è la sua bramosia di po-
tere e possesso che non vede nulla oltre il dominio su uomini e cose: si scontra 
con Achille per la schiava Briseide e sacrifica la figlia, l’amore della figlia primo-
genita, per avere il vento favorevole a salpare. 

Psicologicamente Agamennone resta il rappresentante di un mondo o di un 
modo di essere che non crea differenziazione, che si adegua alle regole dettate 
dagli stati arcaici della mente come quelli rappresentati dal padre Atreo e non si 
pone domande, non pensa di andare al di là e di esplorare altri strati verso una 
diversa possibilità individuativa. Proietta nel mondo esterno gli aspetti violenti di 
conquista che anche noi uomini moderni conosciamo. 

Ci domandiamo: cosa succede quando gli stati arcaici della mente hanno il 
sopravvento? E come le tragedie li rappresentano? E perché sono contagiosi?

Agamennone non è un uomo qualunque; è un re legittimamente riconosciuto 
come tale. Eppure nelle vicende degli Atridi mostra la sua parte oscura, non ri-
spetta le regole stabilite dai suoi pari e neppure segue il volere degli dèi.

Quali sono le forze che operano nella sua psiche e lo spingono ad essere un re 
ingiusto? Offende Apollo perché non vuole rinunciare a Criseide, offende Achil-
le, il guerriero più valoroso del suo esercito, e infine offende anche Artemide a 
cui dovrà sacrificare la figlia per avere il vento favorevole. Per il mondo greco tra-
sgredire la potenza di un dio è sciagura certa; non c’è scelta, si può solo obbedire 
al volere del dio. 

Gli dèi greci sono i rappresentanti delle energie archetipiche e portano in sé 
stessi la gamma degli opposti; quando Agamennone trasgredisce l’ordine stabilito 
da Apollo inconsciamente si identifica con uno dei poli dell’archetipo, si dissocia, 
potremmo dire, ed emerge incontrastata la brama del possesso. L’Altro, i valori 
condivisi, il mondo culturale, la religione vengono travolti dall’energia archetipi-
ca arcaica della distruzione per il possesso che diventa predominante. Potremmo 
dire che la forza archetipica rappresentata dal Sé si dissocia e prevale la parte 
negativa. Il numinoso diventa demoniaco.

L’aspetto Agamennone resta irrisolto, non c’è possibilità di simbolizzazione 
né possibilità di creare un pensiero che sciolga i nodi complessuali individuali e 
culturali (Cambray, Carter, 2010). Toccherà alla moglie Clitennestra e ai suoi figli 

Vezzoli - Di Stefano





 2 - 2020122 Siracusane

Ifigenia, Elettra, Crisotemi e Oreste provare a differenziare e a cercare se possibi-
le di interrompere la ripetizione del contagio. 

Clitennestra
Clitennestra è l’aspetto più contaminato da Agamennone. 
Nel lavoro Clitennestra tra vittima e carnefice, viene citato Jung quando rife-

risce che “L’inconscio è l’universale, non solo collega gli individui tra di loro per 
farne un popolo, ma li unisce agli uomini del passato e alla loro psicologia.”(Jung, 
1912) e si palesa la domanda: chi è Clitennestra dentro di noi? È la donna, ca-
pace di governare e di uccidere, incapace di amare e mossa da un odio talmente 
bestiale da trasformare il suo omicidio in una distruttività da cui non sono esenti 
neanche i figli? O invece è vittima di un destino crudele che riesce a manifestare 
un carattere dignitoso e fiero e una forza interiore, che le consente di ribellarsi 
alla violenza del potere maschile, vera malattia del mondo greco? Dal punto di 
vista del contagio psichico dobbiamo dire che i nuclei del contagio sono innescati 
profondamente nella psiche di Clitennestra. Il primo marito Tantalo e il primo 
figlio da lui avuto, che resta innominato, sono uccisi, Ifigenia è sacrificata. La sua 
alleanza con Egisto che è stato generato da Tieste a scopo di vendetta è già indice 
della sua contaminazione. Nella tragedia di Ifigenia in Aulide, Clitennestra rag-
giunge l’acume di indipendenza dal potere maschile quando supplica Agamen-
none di risparmiare la figlia facendo appello ai suoi sentimenti di padre e marito. 
Successivamente, però, finisce con l’aderire ad un polo del conflitto e si identifica 
con l’assassina cercando e compiendo la sua personale vendetta. Viene messo in 
evidenza il cambio di personalità che interviene nella donna e come la stessa può 
mentire senza alcun timore trasformandosi da madre e donna devota in assassina 
determinata. Potremmo dire che, dissociandosi, la nostra regina regredisce ad un 
livello di funzionamento arcaico che si è insediato dentro di lei a ragione di molti 
soprusi, ma anche a causa della non differenziazione soggettiva ed un’identifica-
zione con l’oggetto. 

L’aspetto violento della sua psiche è quello di sposare la dimensione arcaica 
di Agamennone: da una parte continua a vivere l’aspetto distruttivo del maschile, 
rappresentato dal marito, dall’altra però non ha altra possibilità, essendo intrap-
polata nella dinamica inconscia della vittima-carnefice. Non potendo differenzia-
re perché posseduta dal polo negativo della vendetta Clitennestra può soltanto 
sposare un aspetto aggressivo e distruttivo del potere. E, in questa area inflaziona-
ta, non giova neanche la presenza dell’amante: per Egisto lei non rappresenta una 
funzione d’Anima, né una possibilità individuativa ma solo un modo per arrivare 
al potere e consumare la vendetta transgenerazionale. 

Clitennestra è, dunque, la più infettata dal virus in quanto più vicina alla pro-
pagazione del virus della pandemia: il potere. Per differenziarsi servirebbe la ca-

Vezzoli - Di Stefano



2 - 2020 123Siracusane

pacità di simbolizzare ma, se posseduti da un polo dell’archetipo, non è possibi-
le. La nostra regina resta intrappolata nella dissociazione vittima/carnefice che, 
seppur necessaria per sopravvivere in un mondo governato da arcaismi, non le 
consente di trovare le risorse necessarie per una trasformazione possibile.

Non interrompe il contagio, anzi lo amplifica e i suoi figli saranno nella situa-
zione di provare ad affrontarlo diversamente. 

Forse. 

Baccanti
Nelle tragedia le Baccanti troviamo un interessante quadro che mostra come il 

virus continui ad espandersi e in che modo. Come è ben chiarito nel testo, tutto 
avviene attraverso il conflitto tra ragione e follia che mette in luce una domanda 
radicale e decisiva: qual è la verità?

Il conflitto è tra Penteo e Dioniso, la storia è quella del dominio della razionali-
tà, che si è dilatata, facendo perdere di valore il mito. Comprendere la dimensione 
mitica significa trovare altri significati e nuove possibili strade di significazione 
della realtà interna ed esterna: Penteo rifiuta lo sgomento, il panico e crede di 
poter controllare tutto. Soprattutto lo spaventa la follia femminile o la capacità 
femminile di potersi inebriare del dono di Dioniso che porta oltre la razionalità. 
Così, imprigiona Dioniso perché è il dio delle donne invasate, ma come gli rim-
provera Tiresia “mostri parlantina fluida come un uomo di senno, mentre il senno 
manca del tutto nelle tue parole”. Il senno manca a Penteo perché manca la com-
plessità, manca l’apertura verso la simbolizzazione e come dice ancora Tiresia: “la 
tua follia è la più grave: filtro per guarirla non c’è, come c’è un filtro che la provoca”.

Se il problema di Agamennone è quello di un potere che diventa inflazionato, 
quello di Penteo è di poter controllare il panico e la paura che può invadere anche 
i più coraggiosi. Il virus delle Baccanti uccide solo chi pensa di poterle spiare e 
vuole toglier loro la capacità di essere folli, la follia divina. 

Se guardiamo la situazione dal punto di vista odierno, non possiamo che rico-
noscere la dimensione di illusoria onnipotenza e controllo cercata da Penteo che 
non può accettare l’ignoto, il mitologico, ciò che non segue la logica razionale del 
potere, alimentando una dimensione di onnipotenza e di inflazione dove tutto 
sarà sotto controllo. La psiche individuale e collettiva sta pagando un prezzo al-
tissimo. Le Baccanti nella loro follia dionisiaca ritornano alla natura, lontane dal 
gineceo, regola imposta dal mondo che le considerava al massimo come il dono 
prezioso che gli uomini si scambiavano. La natura, la musica, la danza, il vino 
rappresentano l’altro mondo che può accettare la follia, la dimensione onirica, 
in segno di alleanza con Dioniso; non Olimpico ma dio di strada che ci indica 
la tensione umana legata alla doppia natura umana e divina che solo le Baccanti 
sembrano comprendere.

Conclusioni: le tragedie e il contagio



 2 - 2020124 Siracusane

Le Baccanti ci insegnano che la vita va affrontata con strumenti naturalmente 
umani, non solo con la tecnologia; pensiamo a quanta enfasi viene data nell’odier-
no all’economia, alla tecnica e alla velocità mettendo in ombra la natura comples-
sa dell’essere umano e la sua interiorità. Capovolgono le regole e ritornano ad una 
dimensione dove è la naturalità che le inebria, riportano Dioniso nella terra della 
sua madre mortale Semele.

Da questo punto di vista le Baccanti propongo un primo livello di cura del vi-
rus che è quello di uscire da un rigido modello che tiene conto solo dei poteri forti 
o dei più forti. La finanza aggressiva e cupamente capitalista che pensa solo al dio 
danaro e non a creare benessere, libertà, piacere. Penteo si traveste da donna e 
pensa di potersi confondere con le donne di Dioniso, pensa di essere al sicuro e 
di poter spiare senza essere visto e soprattutto che non sarà contagiato dalla follia, 
ma non c’è scampo dal virus: così verrà distrutto e smembrato a dimostrazione 
che lo scopo del contagio e della follia è quello del cambiamento. D’altra parte 
Agave che ucciderà il figlio Penteo completamente identificato con la coscienza, 
ci ricorda la potenza dell’inconscio che quando represso o imprigionato prende il 
sopravvento e distrugge. Il contrasto sembra essere tra la natura e la “parlantina 
fluida” dei Penteo che non vogliono riconoscere aree del divino che li riportereb-
bero ad altri valori: il tempo, la vita, la morte, la sopravvivenza proprie delle so-
cietà di un tempo pre-tecnologico. Aree psichiche abitate dall’interiorità, in cui è 
possibile aprirsi all’ambivalenza della natura doppia (benigna e malevola, umana 
e divina al contempo) e che, pur temendo il contagio, non violenta la natura ma 
ne condivide la ricchezza.

Come non pensare che il virus per le Baccanti non è violento, perchè nella di-
mensione arcaica, se riconosciuta, ci sono gli anticorpi giusti, quelli che la natura 
stessa produce per mantenere la vita!

Elettra 
E i figli come reagiscono alla pandemia? I figli potrebbero psicologicamente 

portare in nuce il seme della trasformazione, espressione della fecondità, della 
creatività, del nuovo ma anche essere intrappolati nelle identificazioni inconsce 
dei genitori. Così, Elettra proclama il suo odio per la madre a favore del padre 
continuando a vivere nel presente la spirale senza fine iniziata da Atreo. Pren-
de posizione contro Clitennestra che la relega nel sotterraneo della reggia; figlia 
devota solo al padre, ne visita di nascosto la tomba. Prigioniera del complesso 
materno negativo è posseduta e imprigionata dalla vendetta, il virus che scorre 
profondo in questa famiglia caratterizzata dall’odio e dalla distruttività. Nessuno 
può venirne fuori. Ma come viene ricordato nel testo, proprio l’odio e la ven-
dicatività sono legati profondamente alla rimozione del dolore e all’angoscia di 
separazione. Così Elettra, occupata con fantasie vendicative riguardanti la madre, 

Vezzoli - Di Stefano



2 - 2020 125Siracusane

resta psicologicamente aggrappata a lei, incapace di differenziazione e di crescita 
psicologica, ma tenuta in scacco dalla mentalità del gruppo conscia o inconscia 
che sia. È, dunque, sulla stessa onda di Clitennestra, incapace di trasformazio-
ne e differenziazione. Certamente, salverà Oreste per amore fraterno, ma anche 
perché come erede legittimo di Agamennone potrà portare a compimento la ven-
detta. Nella tragedia di Sofocle il riconoscimento tra i due fratelli è un passaggio 
importante perché si comprende come Elettra sia colei che ha incubato il virus 
del potere maschile e della vendetta e lo ha riversato sul fratello che ha già in sé 
il germe. Protetto da Apollo, Oreste ucciderà la madre e sarà perseguitato dalle 
Erinni.

Oreste
In Oreste abbiamo la doppia infezione quella del virus retaggio degli Atridi e 

quella della follia portata dalle Erinni. 
A differenza di Penteo, Oreste conosce la ragione del suo male e la contrad-

dizione derivante dalla lealtà alla legge del padre contrapposta alla legge matri-
lineare che vuole il rispetto di chi dona la vita. Questo dilemma e questa consa-
pevolezza lo porta a cercare di placare le forze oscure del mondo materno che lo 
perseguitano e rischiano di travolgerlo in continuazione.

Sarà attraverso il riconoscimento tra lui e la sorella Ifigenia al tempio della dea 
Artemide che Oreste troverà scampo alla sua follia e al suo contagio. Quindi la 
cura per Oreste è il riconoscimento di una dimensione Anima che attraverso un 
percorso profondo (quello di Ifigenia) gli permette di fare i conti con la violenza 
psicologica subita e con la possibilità di simbolizzare gli eventi e sciogliere almeno 
in parte le complessualità inconsce.

Ifigenia (in Tauride)
Ifigenia trascorre lunghi anni in quarantena come sacerdotessa del tempio di 

Artemide, ciò le permette d’essere in un luogo protetto ma che porta l’odore del 
sangue delle vittime sacrificate costantemente. La violenza che lei sperimenta non 
è fine a se stessa e non è dovuta ad una possessione malsana per il potere, ma 
è il sacrificio per un fine superiore. Abita un tempio, area destinata al contatto 
con la divinità, luogo sacro dove il sacrificio serve a garantire la vita e la fine del 
perpetuarsi del contagio. Ifigenia è stata salvata da Artemide, ma deve imparare 
a non essere vittima del potere dei padri o delle madri. Il suo praticantato al tem-
pio le serve per perdere l’ingenuità e acquisendo conoscenza rispetto al male e al 
virus degli Atridi si immunizza acquistando la consapevolezza utile per leggere gli 
eventi e gli anticorpi necessari per affrontare il male e perdonare. 

La violenza, il male non possono essere evitati, ma riconosciuti e sciolti dentro 
di noi. Il virus si combatte dall’interno. Ifigenia si immunizza perché acquista la 

Conclusioni: le tragedie e il contagio



 2 - 2020126 Siracusane

coscienza e gli anticorpi necessari per affrontare il male e per perdonare. 
Interessante a tale proposito la visione del mondo contemporaneo offerta dal 

filosofo Roberto Esposito ( 1998, 2002, 2006) che mette in relazione l’immunitas 
con la communitas. Per diventare immuni dalle malattie bisogna incontrare l’al-
tro, non essere troppo protetti, perché l’immunità ha bisogno della comunità, 
cioè dell’essere parte di un gruppo o una comunità. Quindi per diventare psi-
cologicamente evoluti e per sviluppare l’immunità (psicologica, ma forse anche 
fisica) abbiamo bisogno dell’incontro con un altro da sé che rifletta, dia senso, 
interpreti, ciò che noi siamo. L’immunità corporea non è solo la barriera che ci 
difende dall’altro, ma da questo punto di vista è una sostenibilità della relazione, 
soprattutto di quei modelli inconsci che ci portiamo dall’infanzia, o come nella 
nostra saga da generazioni, e che interferiscono con la vita.

Diventiamo immuni allora, come Ifigenia, quando possiamo tradurre e inte-
grare aree arcaiche che non possono essere pensate e tanto meno comunicate 
in un sentire che diventa ampliamento di coscienza. Questo significa, peraltro, 
continuare un percorso di senso che non si esaurisce con il problema attuale. La 
pandemia, dunque, non finisce con la manifestazione del virus ma vanno modi-
ficati gli elementi che sono all’origine della modificazione ambientale e in questo 
modo vengono riconosciuti e limitati gli sviluppi dei virus stessi. 

Conclusione 
Il coronavirus ha portato la morte in primo piano nella società occidentale 

dopo che, con la fine della seconda guerra mondiale, si è cercato di costruire 
un mondo esente dal dolore e in cui il male e la sofferenza sono proiettati fuori 
dall’individuo. La psiche ne ha pagato un prezzo molto alto. La modalità occi-
dentale è stata volta alla difesa dei confini-barriere con la costruzione di muri reali 
o psichici per avere una certa dose di immunità dall’incontro con l’altro da sé che 
è divenuto il nemico, l’Ombra junghianamente intesa. 

E così, se da una parte il virus ci porta a prendere contatto maggiormente 
con l’Anima mundi (Hillman, 2002) quell’immagine germinale e possibilità di 
animazione di ogni evento come realtà psichica, sia esso naturale o fatto dall’uo-
mo, dall’altra siamo portati a ripensare all’anima mundi offuscata dalla sua stessa 
ombra, l’Umbra mundi che si allarga insieme alla pandemia infettando le nostre 
vite e portando con sé la paura collettiva dell’ignoto e della morte, esperienze 
archetipiche che ci costringono a vivere aree di terrore e vulnerabilità al di fuori 
di ogni possibilità di controllo cosciente. Come in Agammenone il numinoso di-
venta demoniaco.

Ecco che il vaccino e la conseguente immunità devono consentirci di solcare 
aree psichiche in cui il pensiero è al confine con il somatico e in cui è necessario 
tradurre in pensiero dimensioni arcaiche che emergono da dimensioni che non 

Vezzoli - Di Stefano



2 - 2020 127Siracusane

possono essere pensate. Un sapere anche strategico, se vogliamo, ma che non si 
serve della belligeranza e del relativo spargimento di sangue, una modalità di la-
vorare sul ruolo ipertrofico del logos e della coscienza attraverso una dimensione 
intermedia di fare e di pensare che tenga nella giusta considerazione da una parte 
le categorie del pensare e dall’altra i ragionamenti figurativi e la poeticità del 
linguaggio. Questi sono i territori abitati dalla dea Metis, la possibilità di entrare 
in relazione con l’imprevedibilità, il polimorfismo, la flessibilità e l’adattamento 
in modo da potersi adeguare anche alle situazioni più complesse. Rispetto alla 
multiformità del virus che stiamo vivendo, nelle sue forme fisiche (è un virus che 
continua a mutare) e psichiche, Metis ci può aiutare a ritrovare un logos vicino al 
principio femminile cioè un’intelligenza affettiva ed emotiva.

In conclusione ci auguriamo che dentro di noi possano abitare insieme sia un 
Agamennone che un’Ifigenia (in Tauride) che può aiutare Oreste a redimersi e 
fermare la trasmissione violenta dei virus. 

I virus però non finiscono mai e, come le tragedie, non smetteranno mai di 
ripresentarsi e richiedere la nostra comprensione. 

In questo senso, proprio le tragedie ci aiutano ad esplorare le aree inconsce ar-
caiche dentro di noi e attorno a noi ed attribuendo nuovi significati danno spazio 
al divenire e alla creazione di nuovi modelli e di nuovi simboli.

Bibliografia
Cambray J., Carter L., Psicologia analitica. Prospettive contemporanee di analisi junghiana, Roma, Giovanni 

Fioriti Editore, 2010.
Camus A., La peste, Milano, Bompiani, 2017.
Dobson M., Murderous Contagion: A human history of disease , Quercus Edition, Londra, 2015.
Esposito R., Communitas. Origine e destino della co-munità, Torino, Einaudi, 1998.
Esposito R., Immunitas. Protezione e negazione della vita, Torino, Einaudi, 2002.
Esposito R., Bíos. Biopolitica e filosofia, Torino, Einaudi, 2006. 
Shah S., Pandemic. Tracking Contgiouns, from Cholera to Ebola and Beyond, Farrar, Straus and Giroux ebook, 

2018.
Hillman J., L’anima del Mondo e il Pensiero del Cuore, Milano, Adelphi, 2002.
Jung C.G., (1912) Trasformazioni e simboli della libido, in Opere vol. 5, Boringhieri, Torino, 1992.
Jung C.G., Considerazioni generali sulla teoria dei complessi (1934), in La dinamica dell’Inconscio, in Opere, vol 

8, Torino, Boringhieri, 1994.
Jung C.G., Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere vol 9*, Torino, Boringhieri, 1997.
Jung C.G., Aion. Ricerche sul simbolismo del Sè, in Opere vol 9**, Torino, Boringhieri, 1997.
Keucheyan R., La nature est un champ de bataille. Essai d’ecologie politique, Paris, La Découverte, 2014.
Kupferschmidt, Thia bat species may be the sources of the Ebola pandeminc that killed more than 11,000 people 

in West Africa, “Science Magazine”, Washington DC-Cambridge 24 January 2019. 
Solc V. et all., Dark religion ,Chiron Publications, 2018.
Watts J., Habitat loss threatens all our futures, world leaders warned, “The Guardian”, London 17 November 

2019.
Zimmer K., Deforestation tied to changes indisease dynamics, “The Scientist”, New York, 29 January 2019.

Conclusioni: le tragedie e il contagio



 2 - 2020128 Siracusane

Recensioni
Nel giugno 2017, la palermitana Villa Niscemi fu sede di un interes-
sante Convegno sul tema “L’azione malata” che, sotto l’egida auspice 
della JHAPA (Jung Hillman Archetypal Psychoanalysis Association), 
vide la partecipazione di numerosi studiosi italiani ed europei. Alcuni 
contributi, ripresi e rivisti dagli autori, sono adesso confluiti in un vo-
lume della Collana “Spiritualità e Tradizioni religiose” della editrice 
milanese.
Se l’argomento del Male è ricorsivo nella riflessione psicologica e 
psicoanalitica, oltre che in quella propria dei contesti antropologico, 
filosofico e teologico, la scelta degli scritti è di indubbio interesse, dal 
momento che metodologie di studio diverse e diverse prospettive fini-
scono tutte per attraversare gli snodi dolorosi della contemporaneità, 
sia al livello personale sia al livello collettivo.
Stefano Beggiora, esperto e docente di etnografia dello Sciamanismo, 
esplora ancora una volta la cultura e la storia indiane per rileggere 
attraverso la millenaria tradizione religiosa indù le strutture antro-
pologiche che sottendono i fenomeni del fondamentalismo e del ter-
rorismo, mentre Giorgio Baruchello, docente di Filosofia in Islanda,  
riporta la riflessione in Occidente rivisitando il concetto di crudeltà.
La prospettiva psicologica e la dimensione clinica rimangono appan-
naggio dei curatori del volume, entrambi psicoanalisti junghiani. Gae-
tano R. Buccola affronta il tema del “suicidio che uccide” condensan-
do con straordinaria capacità di sintesi una “thea” del comportamento 
auto-soppressivo che diventa etero-soppressivo nell’incerto equilibrio 
tra dimensione individuale autocentrata e dimensione collettiva. Le 
chiavi di lettura utilizzate sono e quella della Psicologia Analitica di 
Jung e della Psicologia Archetipica di Hillman, ma affiora lungo tutto 

lo scritto una sensibilità culturale, oltre che umana, di chiara natura fenomenologica.
Carlo Melodia, anch’egli con commendabile capacità di compendio, riprende il problema del Male e, utiliz-
zando la griglia di lettura junghiana classica, muove dai miti fondatori reperibili nella cultura greca e in quella 
ebraico-cristiana, dalla cui confluenza prenderà origine la cultura europea. La riflessione approda, come argo-
mento centrale, alla scissione dell’Archetipo del Sé, che inevitabilmente rimanda al debole confine tra biologico 
e psicologico, quindi al territorio dello psicoide. Il passaggio attraverso la descrizione di un primo caso clinico 
serve, poi, all’autore per affrontare il programmatico climax del saggio: l’irruzione del diabolico nel processo 
analitico, letto come evento dissociativo che si oppone alla spinta individuativa secondo arcaiche modalità di-
fensive. La sintesi di una seconda esperienza clinica con una giovane paziente con comportamento di cutting, 
serve all’Autore per commentare il fenomeno mediatico di qualche anno addietro, tendenzialmente virale, del 
Blue Whale, problematico percorso iniziatico di autodistruzione, espressione degradata del bisogno di senso e 
di identità.
La lettura della collezione di saggi è raccomandata non solo agli studiosi e ai clinici, ma anche a quegli operatori 
del tessuto sociale professionalmente chiamati all’intercettazione del disagio giovanile.

Maurizio Nicolosi

Gaetano Roberto Buccola e 
Carlo Melodia (a cura di)
Il male agito. Prospettive dal lato oscuro 
della psiche
Franco Angeli, Milano 2019



2 - 2020 129Siracusane

Il volume ci porta nell’ambito dell’eredità lasciata da Janet psicolo-
go, filosofo e psicoterapeuta francese, offrendoci una prima, vera 
rivalutazione del suo pensiero e dei suoi studi sulla dissociazione; 
ambito privilegiato per poter leggere i contributi contemporanei sulla 
psicotraumatologia e in particolare, gli approcci al trattamento dei 
disturbi dissociativi legati al trauma.
Il testo, attraverso un pregevole lavoro di analisi e interpretazione 
delle fonti (si pensi che i lavori di Janet restano per lo più non pub-
blicati dagli anni ‘70), permette al lettore di avere una visione ampia 
degli sviluppi dei costrutti janetiani secondo differenti modelli teorici 
e clinici. 
Qui sta il valore insito in questo lavoro che tiene conto della multi-
dimensionalità del fenomeno traumatico attraverso la possibilità di 
integrare insieme vari approcci di eminenti studiosi a livello inter-
nazionale appartenenti a differenti correnti culturali della psicologia, 
psicoterapia e psichiatria contemporanea. 
Si spazia dagli studi psicoanalitici classici, alla psicologia analitica di 
Jung e alla teoria relazionale, passando dagli studi sul trauma e la dis-
sociazione per giungere ad una terza parte maggiormente clinica in 
cui vengono presentati diversi approcci di psicoterapia contempora-
nea influenzati dalla teoria di Janet soprattutto per quel che concerne 
il trattamento del disturbo da stress post-traumatico e del disturbo 
dissociativo di identità.
Ellemberger nel suo testo La scoperta dell’inconscio conclude il capi-
tolo dedicato a Pierre Janet, paragonando il suo lavoro “a una grande 
città sepolta sotto le ceneri” augurandosi che “un giorno possa essere 
dissotterrata e riportata in vita”. Mi sembra che questo volume possa 

rispondere a tale desiderio tenendo insieme la possibilità di dissotterrare una teoria e un pensiero dimenticati 
e, insieme, portare alla luce e rendere notele possibilità aperte da Janet che hanno trovato nuova linfa e valore 
teorico e clinico grazie ai moderni studi in differenti campi del sapere medico, psicologico e psichiatrico. 

Livia Di Stefano

Giuseppe Craparo, Francesca Ortu, 
Onno van derHart
Riscoprire Pierre Janet. Trauma, 
dissociazione e nuovi contesti per la 
psicoanalisi 
Franco Angeli, Milano 2020



 2 - 2020130 Siracusane

Un libro stimolante e illuminante ad un tempo quello di Stefano Can-
delieri e Davide Favero, è anche insolito perché redatto dando spazio 
all’ignoto al non conosciuto. Interessante perché, invece di accettare 
le risposte della psicoanalisi cui siamo per certi versi abituati, esce 
dal seminato e si interroga sui cardini del sapere analitico in generale 
e sulla strada maestra rappresentata dai sogni e dalla loro interpre-
tazione.
Un libro che non potevo smettere di leggere per la sua imprevedibil-
ità, perché racconta di casi imperfetti, perché ci chiede di non credere 
di sapere. In realtà non sappiamo e non saremo neanche dei buoni 
analisti se credessimo di poter conoscere quello che si agita nell’in-
conscio dei nostri pazienti. I colleghi Stefano e Davide ci istruiscono 
su che cosa vuol dire ascoltare veramente un paziente, che cos’è l’as-
colto profondo. Così, dicono i nostri autori, il testo del paziente, il 
suo racconto è “intessuto di spazi bianchi, di interstizi da riempire” 
e così ascoltiamo i nostri pazienti come se ascoltassimo le poesie. Gli 
spazi bianchi e gli interstizi di quello che noi consideriamo lo “small 
talking” dei nostri pazienti ci disvela la poetica del mondo relazione 
tra noi e loro.
Tra le molte ricchezze ho trovato il capitolo sul découpage, la tecni-
ca cinematografica di inquadratura e focalizzazione su alcune scene 
che finiscono col rivelare un significato particolare. Così l’analista e il 
paziente arbitrariamente si soffermano su significazioni che vanno al 
di là del “meramente letterario” e decodificano, focalizzandosi sulle 
metafore tra conscio e inconscio, le sequenze della complessa sceneg-

giatura del paziente. Producono così un testo che rinarra una storia che può includere il passato e rigenerare il 
presente.
Così il riferimento al decostruzionismo di Deridda che fa di ogni testo una nuova rivelazione e di ogni elabora-
zione attorno ad esso un’analogia che ha più a che fare con la poesia che con l’interpretazione. Perché per non 
essere lettera morta l’interpretazione deve poter includere la componente mitopoietica della mente. Abbiamo 
così la “musica del racconto” e l’orecchio dell’analista che ascolta sintonizzando la sua risposta alla musica del 
paziente. L’analista deve avere e riconoscere la sua musica per poterla adeguare a quella del racconto dell’altro. 
In questo senso nonostante i riferimenti a Jung siano pochi, il sottofondo enciclopedico che la teoria dell’am-
plificazione jungiana propone è perfettamente in sintonia con l’atteggiamento analitico proposto dai colleghi.
Il testo si occupa in modo originale dei molti aspetti connessi alla relazione analitica; l’approccio semeiotico è 
particolarmente illuminante e offre spunti di riflessione diversificati all’approccio psicoanalitico. Il problema 
della ridondanza della storia, di ogni storia, viene risolto dal connettore di isotopie che riesce a cogliere nel 
racconto gli snodi che possono condurre al “magma emotivo del paziente”. I semi contestuali si ripetono e si 
ripropongono. Individuare l’elemento connettore permette di accedere al mondo del paziente, analiticamente 
il timing è però fondamentale e se l’analista non è attuned, il timing sbagliato causerà la “violenza dell’interpre-
tazione”.
Un libro coraggioso che offre uno spunto di riflessione approfondito e intellettualmente oltre che analiticamente 
interessante.

Caterina Vezzoli

Stefano Candelieri, Davide Favero
HYDE PARK – Officina di Psicoanalisi 
Potenziale
Moretti e Vitali, 2019



2 - 2020 131Siracusane

Il testo si riferisce ai seminari di Jung sull’interpretazione dei sogni 
tenuti nel 1936, 1937 a Bailey Island, nel Main e a New York City.
I seminari inediti sono stati curati da Suzanne Geiser che nella sua 
prefazione ricorda che, prima di presentare il lavoro sui sogni di Pauli 
negli Stati Uniti, Jung lo aveva accennato parlando del suo interesse 
per certi sogni alla Tavistock nel 1935. 
Quando presenta alla Tavistock, Jung ha già scritto a Pauli per chie-
dere l’autorizzazione e gli arriverà poco dopo: “I am pleased that my 
dreams may serve some scientific purpose”.1

Jung sta lavorando ai testi sull’alchimia e a Bayle Island e a New York 
presenterà i sogni di Pauli e la sua teoria sul processo di individuazio-
ne utilizzando i simboli alchemici. In qualche modo pensava ai sogni 
di Pauli come a quelli di un moderno alchimista. 
Nei seminari americani Jung chiarisce come il sogno e la sua narrazio-
ne in analisi siano parte del processo di rappresentazione e narrazione 
delle istanze inconsce che servono ad ampliare la personalità recupe-
rando gli elementi dissociati. I seminari ci danno l’occasione di vedere 
la teoria Junghiana sulla relazione conscio inconscio al momento della 
sua costruzione. 
Il testo che Jung presenta nel 1936/37 è molto interessante perché 
tra l’altro definisce quale dovrebbe essere la posizione dell’analista 
in un processo che si svolge affinché possano emergere le risorse del 
paziente. 
Uno degli elementi della storia tra l’alchimista e lo psicologo è che 
inizialmente Jung non lavora con Pauli , quando Pauli lo vede solo per 
20 minuti e lo invita a scrivere a Erna Rosenbaum e iniziare con lei un 
lavoro analitico. L’impressione che si ricava dalla lettura dei seminari 
finalmente pubblicati è che Jung non vuole essere troppo presente 
con una personalità così importante come Pauli. Vuole tra virgolet-
te fare un esperimento e capire meglio le risorse dell’inconscio. Non 

vuole interferire con il processo come lui stesso dirà.
A Rosenbaum, Jung suggerì di non interpretare i sogni di Pauli ma di accoglierli e di invitarlo a continuare a 
scriverli, di affidarsi al processo e di mantenere un atteggiamento sympathetic. La stessa cosa Jung la fece quan-
do Pauli iniziò a lavorare con lui. 
Nei seminari di Bailes Island e di NY dice precisamente: 
“Il sogno è una serie di rappresentazioni, di immagini, che iniziano da un processo inconscio sottostante. Il 
sogno nel momento che viene narrato non è inconscio altrimenti non sapremmo della sua esistenza. La com-
posizione è inconscia. Ma senza la partecipazione della coscienza non ci sarebbe sogno. Quindi la narrazione 
cosciente è importante. Dobbiamo immaginare l’inconscio come una sorta di ruscello che scorre accanto agli 
eventi del mondo fisico. La nostra mente non ha modo di determinare dove e come”. (72)
“Dovremmo pensare che il processo del sogno ha luogo in continuazione come un ruscello di vita psichica che 
avviene dentro di noi o che ci contatta, solo occasionalmente ne diventiamo coscienti. 
La contaminazione dell’inconscio collettivo si riversa anche sulla coscienza. Al di là dell’inconscio personale 
abbiamo l’inconscio collettivo qualcosa che non abbiamo mai acquisito nato con la nostra struttura celebrale, 
identico alla struttura dell’istinto e questa struttura lo chiamiamo archetipo”. (67)
Nell’inconscio tutto si fonde con qualcosa d’altro e in certe condizioni tutto può diventare qualcos’altro.
“Dice Jung nei seminari di Bailes Istland e NY che la maggior parte dell’effetto terapeutico nel processo ana-
litico dipende da cose invisibili: “non importa cosa dico; è importante che dica qualcosa, che io sia lì in quel 
momento con lei”. Quando due persone portano avanti insieme un’analisi, seguono un piano che preesiste 
nell’inconscio e lavora con pensieri che sono stati pensati prima ma nell’inconscio”. (93)
Ciò che mi ha colpito nella lettura è quando viene chiesto a Jung del ruolo dell’analista donna e Jung forse in 
un modo un po’ paternalistico difende la sua scelta di aver mandato un uomo così altamente intellettuale da 
un’analista donna inesperta. Sostiene che: “La presenza dell’analista donna per i cinque mesi in cui avevamo 
lavorato insieme era stata importante perché”, dice Jung, “la sua presenza femminile ed empatica aveva dato 
corpo ai pensieri che erano sospesi, la presenza femminile aveva dato corpo facendo scendere i pensieri sulla 
terra, rendendoli visibili”.

1 Lettera 2 Ottobre 1935

C.G. Jung 
Dream symbols of the Individuation 
Process: Notes of C.G: Jung’s Seminar 
on Wolfgang Pauli’s Dream. 
A cura di  Suzanne Gieser - Philemon 
Foundation
Princeton University Press. Novembre 
2019



 2 - 2020132 Siracusane

In questo senso il sympathetic di Jung resta fondamentale perché si riferisce all’accoglienza del paziente e al 
suo processo inconscio che deve indicare la via ed è la metodologia che i seminari del 1936/1937 propongono.
Aveva individuato il problema di Pauli con la difficoltà a regolare gli impulsi e i sentimenti. Grande intellettuale 
Pauli, soprattutto se in preda all’alcool, non era in grado di regolare i suoi impulsi, aveva relazioni caotiche e 
rischiose con le donne e veniva coinvolto in disordini e risse. Alla morte della madre la situazione peggiorò e 
chiese di vedere Jung perché “era in crisi”.
I sogni di Pauli presenti nei seminari di Bayles Island e NY mostrano la direzione che i sogni prenderanno e 
come si indirizzeranno alla costruzione del simbolo del mandala. L’archetipo guiderà il processo inconscio e 
i sogni porteranno il paziente, contenuto e sostenuto dall’analista al riconoscimento di ciò che è irrisolto, nel 
caso specifico è la razionalità eccessiva e la completa inconsapevolezza rispetto alla funzione sentimento. La 
trasformazione della personalità del paziente si evolve attraverso la narrazione dei sogni, alcune visualizzazioni 
spontanee e il contenitore offerto dagli analisti che non interpreteranno ma ascolteranno in modo ‘sympathetic’.
Nel suo percorso coi sogni Pauli si affida all’inconscio, sicuramente aiutato dall’interesse dell’analista ma anche 
da una narrazione che nel corso delle sedute non è razionalizzante ma amplificante. Insieme creano attraverso 
il contenitore onirico una relazione che permette a Pauli fin dal primo sogno, il cappello non suo, di ricostruire 
la sua storia introducendo le emozioni i sentimenti che erano assenti e forclusi. Nel corso dello sviluppo dei 
sogni Jung stesso si trova a cercare il significato dei simboli archetipici che via via permeano i sogni del paziente 
e anche quello dell’analista. 
La lettura dei seminari di quegli anni sono importanti per molte ragioni, alcune strettamente analitiche, altre 
storiche. Sono gli anni che precedono la seconda guerra mondiale e soprattutto l’istaurarsi del nazismo e nella 
prefazione vengono precisati alcuni momenti importanti della relazione tra Jung e Pauli.
Nel 1934 dopo 2 anni di lavoro con Jung, Pauli chiederà di finire la terapia. Il ’33 e ’34 sono gli anni in cui Jung 
pubblicherà i saggi sulla psicologia e la psicoanalisi ebraica distinguendola dalla sua. Dichiarazioni che oggi 
suonano problematiche e anche allora suonavano filo naziste. Pauli che fino alla sua partenza per gli Stati Uniti 
nel 1940 non vorrà credere fino in fondo al pericolo nazista fu probabilmente influenzato dalle dichiarazioni di 
Jung nella sua decisione di finire l’analisi.
È vero che negli anni in cui Jung è stato presidente della Società Internazionale di Psicologia nonostante le pres-
sioni del cugino di Goereing è riuscito a mantenere aperto l’aspetto internazionale dell’associazione e quindi la 
possibilità di difendere e di accogliere tutti gli psicoanalisti di tutte le nazionalità e religioni. 
Inoltre Erna Rosenbaum andrà a Londra per sfuggire al Nazismo e Jung scriverà una lettera per Home Office di 
Londra, sollecitata dalla Rosembaum, per farle avere il permesso di restare in Inghilterra come rifugiata.
Negli anni 40 l’FBI indagherà su Jung. Le voci della sua collaborazione col nazismo erano state messe in giro 
da Freud, ma Jung non ha mai collaborato coi nazisti, ha invece collaborato negli anni della guerra con il dip-
lomatico americano Allen Welsh Dulles di stanza a Berna dove organizzò i servizi informativi. Dulles divenne il 
direttore della CIA per molti anni. Il compito di Jung era di aiutarlo con la sua analisi della psicologia nazionale 
tedesca. 
Dopo il ‘45, alla fine della guerra, Pauli ritornò ad una piena collaborazione con Jung e il suo contributo è fon-
damentale ancora oggi per comprendere l’archetipo e la correlazione tra psiche e materia l’elemento psicoide 
della psiche. 
I seminari letti oggi sono illuminanti perché ci restituiscono non solo l’incontro di due grandi menti ma il valore 
di un percorso analitico rispettoso delle indicazioni che emergono dall’incontro tra psiche e materia.

Caterina Vezzoli



2 - 2020 133Siracusane

Pasqualino Ancona, Psichiatra, Direttore del Reparto di Psichiatria del Servizio Sanitario Nazio-
nale di Catania, già Segretario dell’Istituto Meridionale del CIPA, in atto Vicepresidente del CIPA, 
membro IAAP.

Pasqualino Ancona, Psychiatrist, Director of Psychiatric Unit of National Health Service, Catania, 
Past Director of CIPA Southern Institute, now Vice president of CIPA, IAAP member.

Luca Biasci, Psichiatra, Psicologo Analista, Omeopata; Docente e Didatta del CIPA - Istituto Me-
ridionale; lavora come dirigente medico psichiatra presso Il Centro di Salute Mentale e presso 
l’SPDC dell’Ospedale Psichiatrico S.Chiara di Pisa. Recentemente si sta dedicando allo studio delle 
potenzialità applicative del modello psicoterapeutico psicodinamico, in una sua versione modificata 
“focale”, nel servizio pubblico, con pazienti doppia diagnosi (dipendenza, disturbo psichiatrico) e 
pazienti psichiatrici gravi (degenti in Ospedale Psichiatrico; pazienti cronici utenti del CSM)), e 
delle sue possibili utilizzazioni sia nella terapia individuale che nei gruppi terapeutici e di lavoro.

Luca Biasci, Psychiatrist, analytical psychologist, homeopath, teacher at CIPA Southern Institute. 
He works as psychiatric medical director at CMS and SPDC of S. Chiara Hospital in Pisa. He’s 
recently dedicated to the application potential of a “focal” modified version of the psychotherpeu-
tic psychodinamic model in public service with double diagnosis patients and serious psychiatric 
patients (ammitted into the Psychiatric Hospital, or chronic patients at CSM), and of its application 
on individual and group therapy.

Marinella Calabrese, nata a Ragusa, vive e lavora a Catania dove svolge l’attività di docente di 
Matematica e Fisica e di psicoterapeuta ad indirizzo analitico junghiano. Laureata in Astrofisica e 
diplomata in decorazione all’Accademia di Belle Arti, è appassionata di fotografia e poesia. Dopo la 
laurea triennale in Scienze e Tecniche psicologiche e la laurea specialistica in Psicologia, ha prose-
guito la sua formazione, specializzandosi come psicoterapeuta presso il CIPA nel 2017. Nel mondo 
junghiano queste diverse anime hanno trovato la possibilità di esprimersi al meglio, sia in ambito 
clinico che teorico, portando avanti lavori di ricerca sui punti di contatto fra la descrizione oggettiva 
del mondo, propria della fisica, e quella soggettiva della psiche.

Marinella Calabrese, born in Ragusa, she lives in Catania where she works as a mathematics 
and physic teacher and as a Jungian psychotherapist. Astrophysics graduate, Fine Arts Academy 
diplomate, her passions are photography and poetry. After aquiring psychology degree she did her 
psychoanalytical training at CIPA where she became a psychotherapist in 2017. Into the Jungian 
world she found a way to express her different souls in both clinical and theoretical areas, doing re-
search for the connection points between the objective description of the world, proper of physics, 
and the subjective one proper of the psyche.

Cinzia Caputo, vive e lavora a Napoli come Psicoanalista, docente della scuola di formazione CIPA 
(centro italiano psicologia analitica per l’Italia Meridionale ). Ha lavorato per molti anni a Caserta 
II° Università, Facoltà di Psicologia. Presidente dell’associazione Antheia (formazione in ambito 
gruppale e la diffusione di cultura psicoanalitica ). Si occupa di poesia, mito e fiabe, narrazione, da 
sempre coniuga arte e psicoanalisi, organizzatrice di eventi culturali in tale ambito. Ha pubblicato 
per la Valtrend (2016) “La spiga e il melograno”, un saggio sul mito di Persefone. E’ membro nella 
giuria del premio di poesia AOROS- Valerio Castiello per la valorizzazione di giovani poeti emer-
genti. Nel 2019 ha pubblicato per la IOD edizioni, Nutrici di Se, un saggio sulla maternità. 

Cinzia Caputo, lives and works in Naples as a psychoanalyst, teacher at the CIPA training school 
(Italian center for analytical psychology for Southern Italy). He worked for many years in Caserta 
II ° University, Faculty of Psychology. President of the Antheia association (group training and 
the spread of psychoanalytic culture). He deals with poetry, myth and fairy tales, narration, always 
combines art and psychoanalysis, organizer of cultural events in this area. He has published for La 
Valtrend (2016) “La spiga e il melograno”, an essay on the myth of Persephone. He is a member 

Schede biografiche / Biography



 2 - 2020134 Siracusane

of the jury of the poetry prize AOROS- Valerio Castiello for the enhancement of young emerging 
poets. In 2019 he published for the IOD editions, Nutrici di Se, an essay on motherhood.

Giuseppa Caudullo, psichiatra e psicoterapeuta, socia analista CIPA- Istituto per l’Italia Meridio-
nale e la Sicilia. Già responsabile SERT di Giarre di Catania e dirigente medico Modulo Dipar-
timentale Salute Mentale Gravina di Catania. Presidente della Fondazione Amato e direzione di 
progetti europei per l’inserimento lavorativo di soggetti svantaggiati e per la costruzione di percorsi 
di rete. Sue aree di interesse sono l’integrazione della teoria femminista e degli studi di genere nel 
pensiero psicoanalitico e l’analisi comparata dei sogni. Autrice di due libri sull’inserimento lavora-
tivo di utenti dei Dipartimenti Salute Mentale e di pubblicazioni scientifiche sull’utilizzo dei sogni 
in psicoterapia

Giuseppa Caudullo, psychiatrist and psychotherapist, associate analyst at CIPA Southern Institute. 
Formerly head at SERT in Giarre, Catania and medical director of the Department of Mental He-
alth Gravina in Catania. President of the Amato Foundation and director of European projects for 
the job placement of disadvantaged people and for the construction of network paths. Her areas of 
interest are the integration of feminist theory and gender studies into psychoanalytic thinking and 
comparative analysis of dreams. Author of two books on the employment of users of the Mental 
Health Departments and of several scientific publications on the use of dreams in psychotherapy

Livia Di Stefano, Membro ordinario del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia – e 
dello IAAP, da anni si occupa delle relazioni psiche-soma lavorando presso strutture ospedaliere 
pubbliche e private. Esercita la libera professione ed è impegnata in ambito clinico-riabilitativo con 
pazienti psicotici. Studiosa delle immagini nell’ambito dell’arte e della letteratura e del rapporto tra 
psicologia e spiritualità, promuove ricerche, conduce gruppi formativi in tali ambiti. Fa parte del 
Comitato di Redazione di Enkelados – Rivista Mediterranea di Psicologia Analitica. È autrice di 
diversi articoli su tematiche inerenti la malattia come trasformazione, il femminile e l’Anima. Vive 
e lavora a Catania

Livia Di Stefano, Ordinary member of CIPA Southern Institute and IAAP. She’s been dealing for 
years with the psyche-soma relationship in public and private hospitals. She’s in private practice 
in Catania, engaged in clinical rehabilitation with psychotic patients. Interested in the images in 
art and literature, especially with regard to the psychology of art and the creative act and the re-
lationship between psychology and spirituality. In this field, she promotes research and conducts 
training groups. Member of the Editorial Board of Enkelados Journal and author of several papers 
on topic related to the disease as means of transformation and rehabilitation according to the model 
of analytical psychology , the feminine and the Soul. She lives and works in Catania

Franco La Rosa, Medico umanista, Psichiatra, Analista Didatta del CIPA – Istituto per l’Italia 
Meridionale e la Sicilia – membro IAAP.

Franco La Rosa, MD, Humanist, Psychiatrist, training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP 
member.

Marina Manciocchi, psicologa, psicoterapeuta, analista junghiana del CIPA di Roma, con funzioni 
di didattica e di supervisione. Insegna «Psicologia del sogno» e «Psicologia del mito, folklore e 
fenomeni religiosi» nella Scuola di psicoterapia del CIPA, «Psicologia dell’adozione» nella Scuola 
di psicoterapia delI’IdO (Istituto di Ortofonologia) di Roma e collabora con l’area junghiana della 
Scuola di Psicoterapia Comparata (SPC) di Firenze. Già psicologa dirigente nella ASL RM H, dove 
è stata responsabile di un servizio materno infantile distrettuale e dove ha avviato e gestito il GIL 
Adozioni aziendale, è docente nei corsi ECM per operatori socio-sanitari.

Marina Manciocchi, psychologist, psychotherapist, jungian analyst of CIPA Central Institute with 
teaching and supervising functions. She teaches “Dream Psychology” and “Myth, folklore and 



2 - 2020 135Siracusane

religious phenomena psychology” at CIPA Central Istitute and “Adoption Psychology” at IdO 
(Institute of Ortofonologia), Rome. She also works together Jungian area of the SPC of Florence. 
Psychology manager at ASL RM H, where she’s been manager of a maternal and children’s district 
service and she has managed the GIL Adoption. She’s an ECM teacher for social health operators

Carlo Melodia, medico, psichiatra, psicologo analista membro AGAP – IAAP, associato CIPA., 
docente all’Istituto C. G. Jung di Zurigo, supervisore e docente CIPA. Ha pubblicato in riviste 
scientifiche e testi nazionali e internazionali contributi in diversi ambiti psicologici: disturbi alimen-
tari, disagi psicosomatici, dissociazione psichica, creatività in psicoterapia, formazione in psicologia 
analitica. Svolge l’attività di psicoanalista a Padova. Già supervisore di diversi reparti di Psichiatria 
delle ULSS del Veneto e dell’Equipe di Psicoterapia della Crisi della Clinica Psichiatrica di Padova. 
Supervisore IAAP del Developing Group di Malta e del Router di Cypro. Presidente di Viaggi 
Junghiani Analitici.

Carlo Melodia, MD, psychiatrist, analytical psycologist, is AGAP – IAAP member, associated 
CIPA, lecturer at C.G. Jung Institute of Zurich, control and training analyst for CIPA. His scientific 
contributes are published n several books and publications about different psychological areas of 
interest: eating disorders, psychosomatic diseases creativity in psychotherapy, training in analytical 
psychology. He works as psychoanalyst in Padua. Past-supervisor in several Psychiatric Units in 
Veneto and in the Team of Crisis Psychotherapy of the Psychiatric Clinic of Padua University. IAAP 
supervisor of the Developing Group of Malta and Router of Cyprus. President of Viaggi Junghiani 
Analitici (VJA)

Carmela Mento, è Ricercatore di Psicologia Clinica presso l’Università degli Studi di Messina, con 
funzioni assistenziali presso l’Unità di Psichiatria dell’Azienda Ospedaliera Policlinico di Messina. 
Psicoterapeuta, Specialista in Psicologia Clinica e successivamente Psicologo Analista, Membro del 
Centro Italiano di Psicologia Analitica (CIPA), istituto Meridionale e IAAP International Associa-
tion for Analytical Psychology. È membro della Reseau International et Universitaire Méthodes 
Projectives et Psychoanalyses; Affiliato APA American Psychological Association e APS Associa-
tion for Psychological Sciences.

Carmela Mento, researcher in Clinical Psychology at the University of Messina, with care fun-
ctions at the Psychiatric Union of Policlinico Hospital in Messina. Psychotherapist, clinical psycho-
logist and later analytical psycologist, member of CIPA Southern Institute, IAAP member. She is 
also member of Reseau International et Universitaire Méthodes Projectives et Psychoanalyses; affi-
liate to APA American Psychological Association and APS Association for Psychological Sciences.

Rafael López-Pedraza, (Santa Clara, Cuba 1920 - Caracas, Venezuela 2011) è stato analista jun-
ghiano, membro IAAP. Ha vissuto a Zurigo tra il 1962 e il 1974, formandosi presso il C.G. Jung In-
stitute di Zurigo dove ha poi insegnato. Ha insegnato anche alla Escuola de Letras dell’Universidad 
de Caracas. È stato in analisi con James Hillman. Autore di diverse pubblicazioni tradotte in varie 
lingue come Ermes e i suoi figli, Dioniso in esilio, Eros e Psiche.

Rafael López-Pedraza, (Santa Clara, Cuba 1920 - Caracas, Venezuela 2011) Jungian analyst, IAAP 
member, he lived Zürich from 1962 to 1974. He did his psychoanalytic training at the C. G. Jung 
Institute of Zürich where he teached later. He also teached at the Escuola de Letras of the Universi-
dad de Caracas. He was an analysand of James Hillman. He was the author of several publications 
translated in different languages like Hermes and His Children; Dionysus in Exile; Eros and Psyche.

Maurizio Nicolosi, Psichiatra, psicologo anaista, in atto Segretario del CIPA – Istituto per l’Italia 
Meridionale e la Sicilia – docente e supervisore, membro IAAP. Già Resp. U.O.S. SPDC A.O. Can-
nizzaro di Catania. Vive e lavora a Catania.

Maurizio Nicolosi, Psychiatrist, Analytical Psychologist, Director of CIPA Southern Institute, tea-



 2 - 2020136 Siracusane

cher and supervisor, IAAP member. Past Director in SPDC A.O. Cannizzaro, Catania, where he 
lives and works.

Giusy Porzio, Psichiatra, Psicologo Analista Socio CIPA, Socio IMPA. Vive e lavora ad Andria.

Giusy Porzio, Psychiatrist, analytical psychologist, CIPA and IMPA member. She lives and works 
in Andria

Caterina Vezzoli, Psicologo analista presso l’Istituto Meridionale del CIPA, IAAP, AGAP. Do-
cente e training analyst C.G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group; 
Supervisore IAAP Routers Tunisia.

Caterina Vezzoli, Training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP, AGAP; Training Analyst 
C.G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group, Visiting Supervisor 
IAAP Routers Tunisia.






