





ENKELADOS
Rivista mediterranea di psicologia analitica

Siracusane






— INDICE / CONTENTS

11

17

29

38

47

61

79

88

97

106

117

EDITORIALE
Francesco La Rosa

INTRODUZIONE

Limportanza del mito nella teoria e nella clinica della psicologia
analitica

Pasqualino Ancona

Dioniso. Una lettura
Rafael Lopez-Pedraza

Identita e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide
Maurizio Nicolosi

Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’ Orestea
Marina Manciocchi

Logos ed eros in un teatro di conflitti e ambiguita
Giuseppa Caudullo

Il sacrificio di Ifigenia: tradimento malinconico dell’anima in un
processo di rinnovamento del sé
Luca Biasci

Clitennestra e la sua vendetta
Marinella Calabrese

Note sulla disambiguazione del tema: Il destino di Ifigenia tra legami
di sangue ed imprevedibile sorte
Carmela Mento

“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé
Giusy Porzio

La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata
Cinzia Caputo

CONCLUSIONI

Le tragedie e il contagio
C. Vezzoli, L. Di Stefano

2-2020 Siracusane



Indice / Contents

128 Recensioni

133 Schede biografiche

4 Siracusane 2-2020



— Editoriale di Francesco La Rosa

« Siracusane”, se vogliano cogliere con questo termine il senso estensivo del
suo rimando: la citta di Siracusa, la Sicilia, il teatro greco, la tragedia, I'idea
del suo psichismo profondo, il genius loci... non possono che essere lette nella
loro suggestione non certo svincolate da contestualita narrative né da quelle vie
dell’immaginario che conducono ognuno di noi alla realta fattuale delle nostre
esistenze con il loro lato tragico o la loro parte — anche questo — spesso inderiva-
bile e ferina, ma in ogni caso sempre significativa, allusiva e mai priva di senso.

L’'uomo ha da sempre invero cercato, pitt 0 meno consapevolmente, quel
“tempo senza tempo”, quel tempo che si colloca tra il suo presente dell’istan-
tanea immediatezza che segna la caducita e 'impermanenza di tutte le cose e la
scansione ciclica dell’eternita cosmologica nella lettura di Pitagora, o metafisica
in senso platonico come “immagine mobile dell’eternita”.

E I'uomo ha pure sempre cercato nel suo cammino, dei luoghi reali o immagi-
nari ove la storicita dell’To confini con le sue radici lontane invisibili... un luogo
di certo oggettivo dunque, fruibile e da abitare, ma anche mentale, simbolico, ove
le immagini psichiche di ognuno si organizzano in vitali e arcane manifestazioni
che fanno riconoscere e danno un’identita individuativa.

Spazio e tempo si consustanziano allora — si potrebbe dire — in un unico grem-
bo, in un suggestivo intreccio, in un “cosmico respiro” conciliando a questo pro-
posito in un tutt’uno I'accezione poetica, fisica e metafisica di queste due dimen-
sioni.

E restando sull’'onda lunga di queste suggestioni, certe “cornici ideali” come
appunto Siracusa e il suo teatro greco per esempio, cosi come quei “centri di
identita collettiva” ove i canti epici, lirici e sacrali trovano la loro ragione archeti-
pica, o come la “magia” di quel “tempo — spazio” di cui si diceva — tra il surreale,
il rarefatto e lo struggente — sarebbero allora queste la cornice, lo sfondo e I'ispi-
razione per ogni attivita epistemologica e culturale come quella che puo essere
prodotta all’interno di un Centro di psicologia analitica ancorché Meridionale e
Siciliano nella radice della sua pit profonda Mediterraneita.

Lo studio della Grecita classica e della sua tradizione culturale per tutto quello
che & impresso nella dimensione collettiva del mondo occidentale (C. Vezzoli, L. Di
Stefano), ma anche la insita e naturale apertura del sapere a ogni sana contamina-
zione relazionale (G. Caudullo) ed esperienziale come particolare forma di xenia
del pensiero altrui, sono da leggere poi come il filo rosso, il basso continuo, o la
ragione esistenziale di quel progetto di crescita sul piano del profondo per spe-
cialisti della psicologia junghiana e di conoscenza sapienziale alchemica (L. Biasci)
che assegna un grande valore all’approfondimento di alcuni temi nello specifico
della psicologia analitica e del 7zz¢0 in generale (P. Ancona)

Tutto cio & poi quello che finirebbe allora, per sollecitare in ognuno ispirazioni

2-2020 Siracusane 5






Editoriale

e insight, “la funzione d’anima” nell’ottica di Hillman, quella straordinaria dina-
mica che apre alla stera della zmmaginazione fatta di psiche, materia e prospettive,
ma anche a quel poter fare anima come dimensione affettiva di ogni relazione e
ancor pit in senso clinico e terapeutico quando anche 7/ disvelamento della parola
parlata col suo significato induttore sul piano emozionale, comporta un’attenzione
massima nell interpretazione delle varie fasi della psicopatologia personologica (C.
Mento), o quando, come ci suggerisce M. Nicolosi, mutuando dalle Baccanti, ci si
interroga da parte di ogni analista ove stza la ragione e la follia, o quale rapporto si
possa trovare tra il mito e la coscienza, o come possano Dioniso e Penteo alludere, in
chiave clinica, alla coppia analitica.

La tragedia dunque, il suo sortilegio evocativo, le sue categorie psichiche, i
suoi messaggi reali e simbolici affidati a impareggiabili interpreti delle storie — gli
attori del'INDA (Istituto Nazionale del Dramma Antico) guidati da regie le piu
varie — come per ognuno di noi in quella cavea, come nelle scene delle nostre
esistenze, ecco, tutto questo fa accedere alla soglia di quella ragione solare de-
gli eventi dell’'uomo, alla trama delle sue vicende, ai suoi destini, ma anche alla
baluginante intimita lunare fatta di chiaroscuri sentimentali e drammi interiori
consumati nei piu solipsistici intimismi, assoggettati spesso alle regole di Ananke
o ai giochi capricciosi degli deéi.

Quanti intrecci dunque, storie di uomini e di déi — si diceva — quando Dioniso,
il dio delle emozioni, nella lettura che ne fa Lopez-Pedraza, rimanda alla relazio-
ne, nella nostra cultura attuale, con la distruttivita e la morte, come nel tempo
che stiamo vivendo, ancora C. Vezzoli e L. Di Stefano, quando si pud fare un
vero parallelismo tra I'attuale infezione virale da Coronavirus e I'infezione delle
menti accecate dal potere, dalla violenza, dagli orrori esattamente come se fossi-
mo al tempo degli Atridi, quando Agamennone che oltraggia Apollo, peccando
di hybris, si puo leggere, come I'uomo del XXI secolo che oltraggia la natura,
pagando per questo caramente il prezzo della sua tracotanza. Esplorare poi gli
eventi di un tempo altro e soprattutto a Siracusa, dalla cavea di un teatro greco al
tramonto con quella magia che si crea, ma alla stessa maniera — anche questo — in
quell’atmosfera di partecipazione fortissima che si respira e non infrequentemen-
te nel nostro Istituto al cospetto di certi relatori illustrissimi che negli anni si sono
succeduti, &€ come imbarcarsi su di una nave immaginaria custodendo I'idea, la
forma, il sogno di uno spettacolo che solo la liberta dell’evocazione puo rendere
attraverso le immagini che finiscono per creare un abaissement du niveau mental
che vaporizza i dettami della coscienza e della realta di ognuno cedendo il posto
all'indefinito, al rarefatto, allo stato sognante, all’allusione.

Qui dunque la metafora, il mito, il rito e il simbolo vanno in scena offrendosi
allo sguardo emozionato e al pathos di ogni spettatore, o di ogni studioso di Psi-
cologia analitica, a ognuno di noi.

2-2020 Siracusane 7



Francesco La Rosa

Qui Siracusane allora coniuga la mirabilia di un passato ellenico colto e illu-
strissimo con i misteri congesti da una mitografia che si ¢ consumata nel tempo
certamente, ma che si perpetua, alla stessa maniera, di continuo, sempre — direi
— miracolosamente, e comunque trattenuta, attraversata e mantenuta assieme dal
processo culturale ed emotivo che I’ha costituita.

Tra mirabilia e misteri si ¢ dipanata allora una storia, la nostra storia, assistita
fino a questi tempi moderni dalla leggenda che si rinnova in questa terra di Sicilia,
porta d’Oriente, Magna Grecia, triquetra — triangolare — perché fatta di storia, di
simboli, di memorie.

In questa terra di Sicilia, in questa terra tutta declinata al femminile, figlia di
quella Magna Mater Mediterranea che ama e abbraccia i suoi figli ma che divora
anche!

Terra di emancipazione? Lenta certamente; terra, come si evince da Cinzia
Caputo con la sua fiaba, che deve fare ancora i conti — I’elemento femminile — con
questa possibilita/necessita, 7/ suo potersi emancipare, cioé che stenta ancora inve-
ro — quanto ¢ ancora attuale tutto questo! — dal suo potersi affrancare da un ruolo
di vittima passiva e adesiva spesso al suo carnefice maschile..., o come quando al
contrario, nella interpretazione del femminile che ne fanno G. Porzio e M. Cala-
brese, questo femminile ¢ invece — Elettra — tutta identificata e pervasa da un odio
profondissimo ed ineliminabile e di una feroce aggressivita che la porta a uccidere la
madre Clitennestra, a sua volta uxoricida, anche lei peraltro tutta intrisa di rabbia
e di distruttivita.

Ma c’¢ speranza, ci puo essere speranza se i miti ci verranno in soccorso in que-
sto tempo attuale, o meglio, nell’economia del nostro discorso in questo “tempo
senza tempo”, in questo nostro tempo di sospensione, il tempo del COVID-19,
tempo di infezioni e di contagi ma non nel senso sano o utile del termine... un
tempo di tragedie.

Ma la cultura classica, la sophia in genere, ci puo salvare; ¢’¢ speranza, di cer-
to, perché c’é sempre una terapia per ognuno: 2 mzito, (P. Ancona) nella sua forma
catartica, nel suo rimando simbolico, nel suo richiamo a una dimensione collettiva,
trans personale, una sorta di terapia di gruppo con la possibilita di portarci fuori
da certe realta verso una redenzione/guarigione, verso una sintesi di matrice ari-
stotelica (P. Ancona).

E c’¢ speranza sempre — come nella Orestea M. Manciocchi ci fa notare — che
se anche la divinita impone la sofferenza (il trauma, la miseria, il dolore, il lutto)
tra vendetta, colpa e compensazione, ¢’& comunque sempre la pace come premio,
come modalita individuativa — diremmo noi con un linguaggio psicodinamico —
quando anche un’analisi del profondo abbia un valore.

E perfino la morte nell’interpretazione che fa L. Biasci della Ifigenia in Aulide
si puo leggere come la trasformazione terapeutica in senso spirituale che puo con-

8 Siracusane 2-2020



Editoriale

sentirsi perfino un vecchio malinconico delirante come Agamennone che rinasce
“paradossalmente” dopo aver sacrificato sua figlia “o una sua parte d’anima”.

Siracusane, allora, quante straordinarie risonanze offerte e frutto della genero-
sita di tutti gli interpreti ospiti nel tempo al CIPA Meridionale, come i relatori di
questo numero di Enkelados o studiosi di Psicologia analitica, cultori, mitologi,
analisti e allievi; un folgorante fremito di vitalita che si accordera sempre con “le
antiche parlate delle pietre” di un teatro antico, col sale Mediterraneo delle in-
tuizioni di chi si concede a una “Accademia di studi” e di comunicazioni affettive
e con un linguaggio totale iscritto in un codice che apre anche a ogni “pensiero
magico”, qui a Siracusa, tra la polvere e la lava rossa di disseminata e provvida
fecondita.

Siracusane, ancora, sempre, anche sullo sfondo della sala congressi di Valle di
Mare molto familiare, che ci ospita da tantissimi anni col mormorio delle ombre
della sera e i rami fruganti nell’aria assolatissima delle giornate nostre.

11 regno della “mente archetipica” — direi — qui a Siracusa quando la bellezza si
consegna alla fantasia e solo entro il suo magico cerchio — io credo — fara soprav-
vivere il nostro soffio vitale.

Qui a Siracusa ove il “dramma” che si rappresenta agisce per purificare, il
commuovere per esorcizzare, il sacrificare per onorare.

2-2020 Siracusane 9






— Introduzione di Pasqualino Ancona

LIMPORTANZA DEL MITO
NELLA TEORIA E NELLA CLINICA
DELLA PSICOLOGIA ANALITICA

Pasqualino Ancona

erché un numero sulle tragedie greche? Il nostro

Istituto ormai da anni si dedica alla riflessione dei miti
trattati nelle tragedie greche rappresentate al teatro greco
di Siracusa.

Liniziativa, nata in sordina, ha raccolto sempre piu
adesioni, fino a diventare un momento di riunione molto
atteso sia dagli allievi che dagli analisti dell’Istituto
Meridionale e degli altri istituti del CIPA.

Continuando una tradizione inaugurata all’inizio
degli anni ‘90 dalla SIP (Societa Italiana di Psichiatria)
che per diversi anni ha realizzato a Siracusa un convegno
in occasione degli spettacoli classici al teatro greco di
Siracusa, che ha avuto come ospite fisso il prof. Romolo
Rossi, ordinario di psichiatria a Genova e psicoanalista
freudiano, il CIPA ha iniziato a sperimentarsi con la stessa
formulazione agli inizi del 2000, dapprima ogni due anni,
poi ogni anno.

Molto é stato detto e molti colleghi hanno dato il loro
contributo ai lavori seminariali.

Con questo numero della rivista si & voluto dare spazio
ai lavori presentati negli anni attorno ai temi trattati nelle
due tragedie che saranno rappresentate quest’anno al
teatro greco di Siracusa: Ifigenia in Tauride e le Baccant:
di Euripide.

Nel 1998 la presenza di Rafael Lopez-Pedraza in Sicilia
che abbiamo accompagnato alla rappresentazione delle
Baccanti al teatro greco e la sua riflessione su Dioniso che
ci ha regalato in un piccolo seminario interno ha dato uno
spiraglio di internazionalita al nostro lavoro sui miti delle
tragedie greche. Il suo saggio Dioniso in esilio pubblicato
subito dopo ¢ stata la dimostrazione che questi incontri

2-2020

Siracusane

11



Pasqualino Ancona

attorno ai temi delle tragedie greche rappresentano un momento centrale della
formazione e dell’elaborazione teorica per affrontare meglio la clinica.

Ma come ci puod aiutare il mito?

Al di 1a di una funzione catartica del mito, comune ad altre forme di
espressione simbolica, che permette di ricondurre il mito ad una sorta di fantasia
di appagamento, la psicologia analitica junghiana amplia gli orizzonti del mito
introducendovi una dimensione collettiva ed universale.

Una delle piu profonde intuizioni di Jung fu che gli uomini sono soggetti a
queste antiche, tradizionali, forme di espressione, i miti, oggi non meno che nel
passato, e che il relegarle nella sfera delle curiosita storiche non ha fatto altro che
aumentare il disagio psichico dell'uomo contemporaneo.

Il riconoscimento del mito come proiezione di meccanismi basilari,
transpersonali, della psiche umana & uno dei punti di forza della teoresi e della
fattualita clinica junghiana.

All’origine potog designa la parola formulata in qualsiasi occasione, in un
discorso, in un dialogo, in un racconto, un’enunciazione di un disegno mentale.
La sua area semantica si sovrappone a quella indicata dal gruppo Aeyeiv—Loyog
con cui non &, almeno all’inizio, in contrasto.

Soltanto con lo sviluppo della filosofia greca Aoyog verra a significare discorso
razionale e si contrapporra a pvtog, relegato nella sfera del prerazionale, della
cultura orale, quasi come un’infanzia psichica del pensiero razionale greco, o
addirittura nella sfera dell’irrazionale e dell’assurdo.

In quest’ottica putog sara sentito in opposizione all’analisi della realta e,
quindi, svalutato al rango di finzione.

1l tentativo razionalizzante proprio del pensiero greco, dal mitico-religioso al
razionale, tra alterne vicende di negazione e di rivalutazione del mito, culmina
nella sintesi aristotelica.

Nella Poetica (334 a. C.) Aristotele, infatti, nell’affrontare teoricamente il
dualismo storia-mito non esita a proclamare la superiorita del mito sulla storia,
dal punto di vista filosofico, in quanto la storia ¢ legata all’accaduto, al particolare,
mentre il mito s’innalza verso ['universale, attraverso il possibile ed il verosimile.

Nel suo sistema filosofico, pur essendo certo il ruolo predominante
dell’accaduto, del particolare, del fatto concreto, grande importanza viene
attribuita al presupposto del vero e dell’'universale che reca in sé la possibilita di
ogni realizzazione concreta, di ogni accadimento particolare.

Cosi l'attivita poetica, fatta di miti, tende all’'universale ed ¢, pertanto, attivita
pit elevata dell’attivita storica, che rimane collegata al particolare.

Nella psiche umana esiste un bisogno molto antico di fissare una giusta via
verso la verita, al di sopra ed in contrasto con un’altra via. Le formulazioni consce
sembrano essere il risultato di intense lotte tra fratelli gemelli.

12 Siracusane 2-2020



L'importanza del mito nella teoria e nella clinica della psicologia analitica

Quella che in apparenza ¢ una descrizione chiara e distinta lo ¢ soltanto perché
puo stagliarsi sull’'ombra di un altro modo di dire la stessa cosa.

J. Hillman fa derivare tale bisogno alla tradizione europea risalente a
Parmenide di Elea il quale tento di esporre la sua visione dell’'universo in un
poema, individuando la via della verita e la via dell’opinione.

E come se esistesse una necessita psichica per I'uvomo di raccontare due tipi di
storia sulla natura delle cose.

Jung affronta questa dualita nei Tzpz Psicologici, dimostrando che il privilegiare
una strada rispetto ad un’altra & in relazione all'inclinazione psicologica
dell’osservatore e ne Le due forme del Pensare individua il pensiero indirizzato ed
il sognare o fantasticare.

11 tentativo razionalizzante, proprio della cultura occidentale, di sbarazzarsi
del pensiero autistico risulta perd vano in quanto il gemello vivra sempre e vorra
farsi ascoltare.

“Solo a pochi individui — afferma Jung — nell'epoca di una certa spavalderia
intellettuale, vien fatto di disfarsi della mitologia (del pensiero primitivo autistico);
la massa non vi riesce mai. Tutta Uistruzione e tutti i lumi di questo mondo non
giovano a nulla; distruggono solo una manifestazione transitoria, ma non U'impulso
creativo” (Jung, 1980).

Ed ancora Jung osserva a proposito del mito:

“Come il nostro corpo conserva ancora in molti organt ed apparati i residui di antiche
funzioni e di antiche condizioni, cosi il nostro spirito che pure nel suo sviluppo ha
sorpassato apparentemente quelle tendenze arcaiche istintive, porta ancora i segni
caratteristici dell’ evoluzione percorsa e ripete il remoto passato almeno nei sogni e
nelle fantasie” (Jung, 1980).

Non tutti i racconti hanno importanza da questo punto di vista, ma soltanto
quelli che traducono idee umane universali e in perenne e continuo rinnovamento.
Le fantasie coscienti non farebbero altro che riprodurre determinate tendenze
inconsce della personalita che non sono riconosciute, attraverso 1'utilizzazione di
materiale mitico.

Quest’interna lotta tra due modi di pensare, rivissuta con il sorgere della
psichiatria dinamica, viene oggi ad assumere una maggiore importanza nella
misura in cui le ricerche neuropsicologiche hanno evidenziato due tipi di cervello
diversamente funzionanti.

Limportanza del mito, quale strumento della psicologia analitica, viene
evidenziata da Jung nella prefazione del 1950 alla IV edizione di Simboli della
Trasformazione:

“Il mito &, come ebbe a dire un Padre della Chiesa, quod semper, quod ubique, quod
ab omnibus creditus, (cio che é creduto sempre, ovungue e da tutti), quindi colui che

2-2020 Siracusane 13



Pasqualino Ancona

crede di vivere senza un mito o al di fuori di esso, costituisce un’eccezione. Di pin: é
un womo che non ha radici, senza un vero rapporto con il passato, con la vita degli
antenati (che pure continua in luz) e con la societa umana del suo tempo” (1980).

In queste affermazioni di Jung sembra quasi valorizzata la funzione della
memoria cosi come ¢ intesa nella Grecia antica, quale oggetto di venerazione,
divinizzato nella figura di Mremzosyne. La memoria cosi intesa interessa non tanto
il passato individuale, quanto piuttosto un bisogno di salvezza individuale nel
senso di un’ascesi purificatrice che trasfigura I'individuo e I'innalza al rango degli
dei. Senza un vero rapporto con il passato, continua ancora Jung:

“... egli non abita in una casa come gli altri uomini, non mangia e non beve cio che
gli altri womini mangiano e bevono, ma vive una vita a sé, irretito in un’idea fissa
soggettiva escogitata dal suo intelletto e che egli ritiene essere la verita di recente
scoperta. Tale balocco della sua mente non gli scuote le viscere, puo semmai gravargli
lo stomaco, che considera indigesto questo prodotto dell'intelletto. Lanima non é di
oggi! Essa conta molti milioni di anni. Ma la coscienza individuale é solo il fiore e il
Srutto di una stagione, germogliato dal perenne rizoma sotterraneo, e che armonizza
meglio con la verita se tiene conto del rizoma, giacché ['intreccio delle radici é la
madre di ogni cosa” (Jung, 1980).

Viene in tal senso individuata da Jung una via di uscita dall’atteggiamento,
rigidamente univoco, del razionalismo differenziante, per mezzo del mito, al fine
di ritrovare se stessi in una concezione del mondo piu ampia e cosmica che li
immetta nel divenire eterno, nel rizoma sotterraneo dove risiede I'intreccio delle
radici che ¢ la madre di ogni cosa.

In altri scritti Jung mette in evidenza I'importanza del mito per il confronto
con I'inconscio, evidenziandone |'universalita fino ad affermare che I'apparizione
diretta dell’archetipo, quale si presenta nei sogni e nelle visioni, ¢ molto pit
individuale, incomprensibile ed ingenua di quanto non lo sia, per esempio, nel
mito. La psiche, nell’inconscio collettivo, contiene tutte le immagini da cui i miti
sono sorti. I miti sono, in primo luogo, manifestazioni psichiche che rivelano
I'esistenza dell’anima.

A sostegno dell’'universalita dei motivi mitologici Jung porta I'esperienza che
questi motivi mitologici sono anche stati osservati proprio nei casi di individui
presso cui cognizioni di quel genere erano assolutamente escluse e per i quali
anche erano impossibili le derivazioni indirette da idee religiose eventualmente
conosciute o da metafore del linguaggio parlato. Simili risultati hanno reso
necessaria la supposizione che si trattasse invece di reviviscenze autoctone
indipendenti da ogni tradizione e, nello stesso tempo, dell’esistenza di elementi
strutturali mitopoietici della psiche inconscia.

In questi casi cid che ricorre nei miti e nelle favole sono degli elementi tipici

14 Siracusane 2-2020



L'importanza del mito nella teoria e nella clinica della psicologia analitica

che sono gli archetipi.

Nelle favole, nei miti e nei sogni ricordati al risveglio &€ come se i simboli,
gli archetipi, vengano in qualche modo razionalizzati e purgati delle volgarita
dell’inconscio, da quei particolari curiosi, talvolta contraddittori ed osceni, che
dell’inconscio sono il segno distintivo.

Questa stretta analogia tra sogni, fantasie e visioni di carattere non personale,
non riconducibili cioe alla preistoria individuale, con i tipi mitologici permette
di supporre che sia gli uni che gli altri corrispondano a certi elementi culturali
collettivi, non personali, dell’anima umana in generale che si trasmetterebbero,
forse, per via ereditaria e/o filogenetica.

Laffinita & ancora maggiore se si pensa che in ambedue i casi & necessario,
affinché si manifestino, un’inibizione della concentrazione che la coscienza esercita
sui fatti inconsci dimodoché il materiale fino ad allora inconscio, precipita, come
attraverso porte laterali, nello spazio della coscienza.

E necessario, ciog, cid che P, Janet defini come abaissement du niveau mental,
cioé una degradazione dell’intensita della coscienza cosi come sperimentata nei
sogni, fantasie e visioni e che corrisponde allo stato di coscienza primitivo in cui
si deve cercare la fonte dei miti.

La religiosita nei confronti della base archetipica della psiche rappresenta,
inoltre, per Jung, una necessita se non si vuole incorrere in una nevrosi, in
quanto ricollega la vita passata vivente ancora in noi con la vita presente che
continuamente minaccia di distaccarvisi.

Larchetipo ¢ un elemento strutturale psichico e, come tale, una parte
costitutiva vitale ed indispensabile dell’economia psichica. Esso rappresenta e
personifica determinati fatti della primitiva psiche oscura, delle vere invisibili
radici della coscienza.

Questa esigenza dell’archetipo di farsi strada nella coscienza é stata, in qualche
modo, nei tempi, realizzata attraverso il mito.

Abbiamo gia visto come, secondo Jung, questa possibilita dell’archetipo di
manifestarsi sia piti coerente ed ordinata rispetto ad altre possibilita, quali i sogni,
le visioni, le fantasie psicotiche.

L'importanza della mitologia quale guida all’inconscio collettivo e agli archetipi
viene puntualizzata da Mario Trevi nella sua prefazione a Prolegoment allo studio
scientifico della mitologia (C. G. Jung, K. Kerenyi,1972).

Nel superamento del significato riduttivo del mito inteso nell’ottica freudiana
come un qualcosa che ha le sue radici in un complesso personale, Mario
Trevi individua il presupposto per un’interpretazione del mito come bisogno
trascendente dell’anima umana e puntualizza che per Jung il mito non &1’archetipo
bensi il prodotto del suo operare.

Un’operosita dell’archetipo che ha come finalita quella di strappare 'uomo

2-2020 Siracusane 15



Pasqualino Ancona

alla psicopatologia. Un’operosita che ¢ fonte di immagini infinite ed infinitamente
differenziantesi, un fenomeno che per profondita, durata ed universalita ¢
paragonabile soltanto alla natura stessa.

“La mitologia fonda. Essa non risponde invero alla domanda: perché, bensi a questa:
da dove? da quale origine? La mitologia non da mai delle ontia, cause. Essa le da
soltanto in quanto le aatiow sono delle apyon. Non mere cause, dunque, piuttosto
materie e condizioni primordiali che non invecchiano, né vengono mai superate,
bensi fanno sempre originare tutto da sé stesse” (Kerényi K., 1985).

I fatti mitologici sono le apyaut alle quali ogni singola cosa, anche presa
per sé stessa, risale, per creare se stessa da esse, mentre esse rimangono vitali,
inesauribili, insuperabili: in un primordiale tempo extratemporale, in una passato
che, per mezzo di un continuo riconoscersi in ripetizioni, si dimostra eterno.

Attraverso i miti €, pertanto, possibile risalire in modo immediato e senza
alcuna domanda alle apyau, si fonda lasciandosi reimmergere nel fondamento.

Il mito svolge, in quest’ottica, un’azione riparatrice in quanto media quel
rapporto con l'inconscio la cui frattura ¢ alla base del malessere dell'uomo di
oggi. La propria esistenza viene, attraverso il mito, arricchita del sentimento di
partecipazione cosmica in quanto ricollega alla matrice ultima di ogni cosa.

Bibliografia

Jung C. G., Simboli della trasformazione, in Opere ,Vol. 5, Torino, Bollati Boringhieri 1980.

Jung C. G., Lettere, Roma, Magi 1972.

Jung C. G., Kerenyi K., Prolegomeni allo studio scientifico della mitologia, Torino, Bollati Boringhieri 1972.
Kerenyi K., G/7 déi e gli eroi della Grecia, Vol I e 11, Milano, Garzanti 1985.

16 Siracusane 2-2020



DIONISO.
UNA LETTURA

Rafael Lépez-Pedraza
giugno 1998

ggi rifletteremo su alcune immagini della tragedia le

Baccanti di Euripide. Ma, per prima cosa, permette-
temi di riflettere su due miti predominanti concernenti la
nascita di Dioniso, poi mi piacerebbe introdurre alcuni
aspetti della sua psicologia:

Dioniso come un dio in opposizione ai Titani;

come un dio delle emozioni;
come la divinita piu repressa della cultura occidentale;
come la divinita delle donne;
come la divinita che ha la relazione piu forte con la morte.

2-2020 Siracusane

17



Rafael Lopez-Pedraza

Nella Storia della religione greca, Martin P. Nillson (1961) scrive:

“Attraverso Persefone, la regina del mondo profondo, Zeus ebbe un figlio, Dioniso-
Zagreo. L'intenzione di Zeus era che il bambino avesse il dominio sul mondo, ma
¢ Titani lo attirarono verso di loro con dei giocattoli, gli piombarono addosso, lo
lacerarono in pezzi e divorarono le sue membra, ma Atena salvo il cuore e lo porto a
Zeus, che lo mangio, e da questo successivamente nacque un nuovo Dioniso, il figlio
di Semele. I Titani furono colpiti dalla saetta vendicatrice di Zeus, che li ridusse in
cenere. Dalle ceneri fu formato un uomo ed egli percio contiene in sé qualcosa di divi-
no, derivante da Dioniso, e qualcosa di opposto, derivante dai suoi nemici, i Titani”.

Questa era la seconda parte di questo mito Orfico, con Dioniso figlio di Zeus
e Semele, che fu la base della concezione del dio da parte di Euripide. Questa
concezione drammatica aveva Dioniso ed i Titani come suoi caratteri centrali:
due forze personificate — la dionisiaca e la titanica — che sono in opposizione nella
natura umana.

E necessario osservare che questa non & un’opposizione nella quale le forze del
bene vincono di fronte alle forze del male. Essa ¢ una situazione nella quale Dio-
niso & sempre sulla difensiva, sempre fuggente dai Titani, mai scontrandosi aper-
tamente con loro. Dobbiamo realizzare che Dioniso ¢ sempre in ritiro, sempre al
polo opposto delle forze titaniche storicamente soverchianti. Noi non possiamo
immaginare Dioniso che combatte per i suoi “diritti”!

C’¢ una breve storia che ci dice come Dioniso opera al riguardo. Egli passeg-
giava lungo un sentiero quando improvvisamente gli apparvero di fronte un grup-
po di Titani. Essi immediatamente assalirono il dio e tentarono di distruggerlo,
ma Dioniso trasformo se stesso in un serpente e scivolo dentro dei cespugli. C’¢
una storia piu antica nella quale noi vediamo Dioniso che manifesta le sue emo-
zioni paurose: un re assassino della Tracia, Licurgo, cacciava le nutrici di Dioniso
come se fossero vacche. Il dio bambino, atterrito, scappo e si gettd dentro le
buche del mare, cercando la protezione della dea Teti che lo trattenne nel suo
seno mentre piangeva. Li abbiamo un’immagine di un grande dio in difficolta
che sfugge le forze distruttive e cerca rifugio nelle sue stesse emozioni. Piti tardi,
Licurgo fu punito diventando folle. Egli credeva che stava sterminando la vite
ed uccise suo figlio, tagliando le sue membra. Cosi, tuttavia, noi non riusciamo
a vedere niente di eroico nel comportamento di Dioniso, mentre osserviamo che
puo vendicarsi terribilmente.

Walter Otto (2005) disse che Dioniso tra tutti gli déi greci ¢ il pit psichiatrico.
Il nome Dioniso significa “Figlio di Dio”. 1l suo culto era un’esperienza rituale
centrata sull’epifania di un dio che prende possesso dei suoi adepti. Dioniso era
concepito sia come la causa che il liberatore della follia. Secondo Platone, la follia
dionisiaca era una delle quattro divine follie e veniva considerata una fortuna. Per

18 Siracusane 2-2020



Dioniso. Una lettura

andare dentro un’esperienza unica, e riuscire ad uscirne di nuovo, permettiamoci
di credere all’esistenza di una iniziazione alla follia.

La tragedia greca ¢ I'arte dionisiaca per eccellenza. W.B. Stanford, nella Trage-
dia greca e le emozioni (1982), dice che I'arte dei poeti tragici era data dalla capaci-
ta di trasmettere emozioni all’'uditorio. E.R. Dodds (1960), nella sua introduzione
alle Baccanti, descrive le emozioni conflittuali dell’esperienza dionisiaca:

“un misto di esaltazione suprema e di suprema repulsione: & a un tempo sacra ed orri-
bile, compimento e impurita, un sacramento ed una contaminazione lo stesso conflit-
to violento di predisposizione ad attitudini emozionali che percorre tutto il contesto
delle Baccanti si trova alle radici di tutte le religioni di tipo dionisiaco”.

Questo passo ci spinge a riflettere sull’ambivalenza nelle Baccants; essa & una
lezione psichiatrica e da sostegno anche all’affermazione di Walter Otto che Dio-
niso fra tutti gli déi & quello pit psichiatrico.

Aristotele considerava la tragedia come una catarsi, una purificazione delle
emozioni. Sembra che abbiamo dimenticato che cio che chiamiamo emozione
deve la sua origine alla parola greca pathos, la radice del termine patologia. La
prospettiva scientifica della medicina moderna tende ad escludere la possibilita
che cio che non ¢ vissuto emozionalmente sia espresso sotto forme di malattia,
diventando patologico. Non solo nella medicina, ma anche nella psicoterapia I'ec-
cesso di teorie, concetti, nozioni e tecniche terapeutiche sono un ostacolo alla
centratura della pratica nelle emozioni. Il nostro principale interesse nella pratica
della psicoterapia ¢ precisamente patologia. Stanford (1982) si lamenta che noi
abbiamo bisogno di un particolare catalogo delle differenti emozioni. Egli attri-
buiva alla dottrina della tragedia greca, un’arte delle emozioni. Ma la lagnanza di
Stanford & valida anche per la moderna psicoterapia.

La psicologia dionisiaca & fondata sulle emozioni, invitando a vivere la vita
come fato e conoscenza. Euripide ci introduce in questo stato di conoscenza.
Nella sua tragedia Alcesti, il coro dice:

“lo ho ricercato in molti libri, ho studiato le speculazioni degli astronomi, ho perse-
guito innumerevoli argomentazioni: ancora non ho trovato niente di pin forte del

fato”.

Prendo le parole del coro come qualcosa di grande valore, nel senso che la
psiche ¢ liberata da tutti i suoi fardelli di conoscenza ed argomentazioni; e le
miserie della vita possono esser viste in termini di destino. Per me, contemplare
le grandi afflizioni della vita (i complessi paralizzati) come destino, significa una
conoscenza piu profonda.

Dioniso ¢ stato il dio piu represso. Stanford (1982), nel suo gia menzionato
libro, diede una visione sintetica della repressione dell’emozione ad opera del

2-2020 Siracusane 19



Rafael Lopez-Pedraza

Cristianesimo: dimostrd come i padri della Chiesa repressero 'emozione fin
dall’inizio, puntualizzando la loro disapprovazione della tragedia. Per esempio,
Tertulliano condanno il risveglio delle emozioni ad opera della tragedia. Il Cri-
stianesimo fu fondato sulla repressione delle emozioni. E come se Dioniso fosse
una forza la cui repressione fosse inevitabile. Come Euripide ci disse, egli era gia
represso nella sua patria, Tebe.

Con la repressione del mondo emozionale Dioniso divenne la repressione del
corpo. Ivan Linfroth, lo studioso americano di Orfismo, dice che il corpo & sem-
pre dionisiaco, cosi che noi possiamo dire che Dioniso ¢ sempre corpo.

In un altro articolo (Pedraza, 2003) ricordai che il tesoro forte da ottenere
in psicoterapia & 'emozionalita del corpo e cid ovviamente ha a che vedere con
Dioniso. Cosi possiamo dire che ¢’¢ un Dioniso gia nel nostro corpo che chiede
di essere contattato, che chiede di dare accesso alla ricchezza delle sue emozioni.
Non ¢ soltanto attraverso la potenza delle emozioni che Dioniso fa la sua epifania
nel corpo. C’¢ qualcosa di piu sottile in questa considerazione, affinché egli possa
apparire in un modo che ha piu a che vedere con I'intimita che con i sentimenti
stessi di un individuo. Con grande discrezione, Dioniso con calma fa conoscere
che egli ¢ nel corpo.

Dioniso fu adorato principalmente dalle donne. Il suo culto fu essenzialmente
femminile, un fatto che ci conduce a riflettere sul fatto che arricchi le donne con
intuizioni che sono oltre la nostra immaginazione odierna. Anche se non possiamo
sapere che cosa significo I’entusiasmo dionisiaco per quelle donne greche, cio non
ci preserva dall’interrogarcene: come il culto le nutri per mezzo dell’ubriachezza
e dell’estasi? Possiamo immaginare che le anime di quelle donne fossero riempite
dall’esperienza dionisiaca. Studiosi, quali E.R. Dodds (2009), chiamano i misteri
“interventi psichici”. I misteri danno all’anima una dimensione di esperienza re-
ligiosa e 'esperienza religiosa di Dioniso significa sentire se stessi nel corpo; nella
specifica emozione del momento I'individuo fa esperienza. Noi possiamo avere
una nozione di cid che I'esperienza dionisiaca ha significato per le donne greche
quando osserviamo la sua epifania in una donna moderna.

Permettetemi di illustrare cid per mezzo di due sogni di una donna Venezue-
lana di 52 anni, sposata, con tre bambini.

1l suo sogno iniziale era che “ella si trovava sola in un deserto con soltanto una
piccola brocca mezza piena di acqua. In tutto lei aveva una piccola porzione di acqua
che non era poi tanta”.

1l sogno dimostra una psiche in uno stato molto precario.

Nel secondo sogno, “lei era vestita di bianco e danzava scalza in estasi per miglia
e miglia”.

Questa ¢ un’immagine molto precisa di una menade, la fedele seguace di Dio-
niso, in uno stato di possessione dionisiaca. La parola Menade deriva da mania, in

20 Siracusane 2-2020



Dioniso. Una lettura

questo contesto significa una condizione di possessione. Vedo la psiche di questa
donna come appartenente ad un essere assetato di Dioniso. Fuori dalla sua sof-
ferenza arriva un’estasi dionisiaca come rimedio per la sua aridita e desolazione.

Sembra che, per mezzo di Dioniso, una donna si ponga nei confronti della sua
sofferenza in un modo molto speciale. Questa connessione le da una realizzazione
corporea per mezzo della quale il dio procura un’esperienza estatica.

Ci sono alcuni autori che confondono I’esperienza dionisiaca con 'isteria. Ma,
I'Isteria, come Niel Micklem dimostra nel suo libro Su/l’Isteria (1995), ha a che
vedere con complessita differenti. Realmente, I'Isteria ¢ la mancanza del corpo,
e dal momento che la possessione dionisiaca ¢ un’esperienza corporea unica, noi
possiamo percio anche dire che I'Isteria, nell’essere anche archetipica, ¢’é sempre.

Vi ricordate del racconto Orfico della nascita di Dioniso? Quello nel quale
Dioniso era il figlio di Zeus e Persefone, la regina del mondo sotterraneo? Questo
mito era probabilmente in un frammento di Eraclito: “Dioniso ed Ade erano la
stessa Cosa”, un’affermazione che da a Dioniso una forte connessione con la mor-
te. Prima, feci menzione a Dioniso come ad un dio dell’iniziazione. Negli studi
Junghiani ¢’¢ una tradizione in relazione alla psicoterapia e alla morte. Durante il
mio periodo Zurighese, pit di 30 anni fa, incontrai molte persone anziane la cui
psicoterapia rappresentd una preparazione alla morte. Possiamo immaginare dif-
ferenti modi di concepire la morte in relazione ai differenti déi e dee. L'immagine
del dopo-vita o della trasmigrazione dell’anima, per esempio, non appartiene a
Dioniso. Direi che nel caso di Dioniso la morte ha un’immediatezza, essa ¢ vissuta
nel presente, nel qui ed ora, la sua presenza nell'immaginazione nutre ’anima. La
morte & 'emozione pit forte e cosi, naturalmente, nutre ’anima al massimo.

Euripide scrisse le Baccant: in eta avanzata, quando era in esilio volontario in
Macedonia, dove i riti dionisiaci erano certamente pit primitivi che in Atene dove
le emozioni erano contenute nel rituale del teatro.

Le Baccanti iniziano con I'ingresso di Dioniso. Le regie sceniche lo descrivo-
no con una corona di edera, un tirso nella mano e un drappo di pelle fulva sul
suo corpo. Ha una capigliatura fluente ed una giovanile e piuttosto femminile
bellezza. Lattenzione dello spettatore ¢ attratta dalla sua androginia. Dobbiamo
considerare che, per i Greci, Dioniso rappresentava il compimento della cultura
greca. Nillson (1961) dice che all’'inizio Zeus intendeva dare a Dioniso il dominio
sul mondo, la qualcosa significherebbe dirigere la psiche. Cio ci suggerisce una
pausa per pensare.

Tornando alla tragedia, Dioniso procede per introdurre se stesso: egli ¢ il figlio
di Zeus e sua madre ¢ Semele, nella tragedia la figlia di Cadmo. Dioniso & venuto a
vendicarsi sulle sorelle della madre perché invidiose della sua nascita. Egli ci dice
che ha condotto alla follia le sorelle della madre facendole contorcere con la loro
invidia per la realta della sua nascita. L'invidia & un’emozione, cosicché fin dall’i-

2-2020 Siracusane 21



Rafael Lopez-Pedraza

nizio della tragedia noi siamo nel regno delle emozioni e della follia. Dioniso dice:

“Pertanto io ho condotto quelle stesse sorelle alla follia, ho sbattuto a loro con fragore
le porte, la loro casa adesso ¢ la montagna, i loro spiriti sono andati via. Ho fatto
nascere in loro 'emblema dei miei misters”.

Dioniso dichiara molto chiaramente che egli si vendica nel far possedere ai
trasgressori la sua stessa follia.

Cosi, noi possiamo differenziare la follia rituale dell’iniziazione dalla follia che
il dio induce o cura, dalla follia della vendetta, con la quale egli genera negli im-
possessati la distruzione. La tragedia mostra questi due tipi di follia ed & molto
importante capire la loro differenza mentalmente, perché ¢ centrale per la nostra
comprensione della psicologia dionisiaca.

In questo primo discorso, in tre righe che fanno un’immagine, Dioniso intro-
duce il principale protagonista mortale della tragedia: Penteo, il figlio della sorella
pit anziana, Agave, al quale Cadmo ha dato il suo trono. E nelle stesse tre righe,
Dioniso, in una scena piena di emozione, esprime molto chiaramente la sua gelo-
sia — la vecchia gelosia degli déi nella sua versione dionisiaca.

“D: Egli (Penteo) é un combattente di fronte agli déi, mi ignora, mi esclude dalle
libagioni, non mi nomina mai nelle preghiere. Percio lo dimostrero a lui e a tutti i
Tebani che sono un dio”.

Dioniso esce ed il coro entra. Esso & composto da Baccanti, menadi, donne la
cui vita ¢ caratterizzata e principalmente passata nel culto di Dioniso. Compaiono
sulla scena danzando, muovendosi al ritmo di flauti e tamburi. Esse hanno anche
il capo coronato da corone di edera, sono vestite con tuniche bianche e trasporta-
no il tirso. Danzano leggermente, muovendo i loro corpi lentamente.

Il coro canta che esse vengono da lontano, dalla montagna sacra:

“Coro: Noi corriamo con il dio della VZ'Stll‘ﬂ,' 1] lavoro é il gioco ed il tedio é dOZC@, ed
&
il nostro canto richiama Bacco!”

Evidentemente, non provano stanchezza. Danzando senza fatica apparivano
anche nel sogno della donna Venezuelana.

La guida 7/ lavoro ¢ il gioco ed il tedio é dolce ci conduce alla impresa psichica
della donna dionisiaca e compete alla sua alchimia dell’anima. E un paradosso,
simile ad una “dolce sofferenza”, “una lieve ferita”, come la riuscita finale dell’o-
pus alchemico di Sir George Ripley. Tentero di assimilare la dolce sofferenza ad
una consapevolezza che ¢ in qualche modo capace di integrare e di trasformare
la sofferenza in un’esperienza dell’anima. Torniamo indietro ai Titani per un mo-
mento: la dolce sofferenza & in contrasto con la sofferenza titanica, che & vuota,

22 Siracusane 2-2020



Dioniso. Una lettura

esistenziale, ripetitiva senza alcuna possibilita di riflessione e di consapevolezza.

In seguito, in una scena molto movimentata, Tiresia, un vecchio veggente cie-
co entra e si fa strada verso la porta del palazzo di Penteo e bussa. Cerca il suo
vecchio amico Cadmo e lo chiama, dicendo:

“Sono un uomo vecchio ed egli ¢ ancora pin vecchio. Ma noi concordammo di munirci
di bastoni di Bacco e coprirci con accarezzanti pelli, e portare ghirlande di virgulti di
edera”.

I due vecchi amici si vestono come lo stesso Dioniso per ottenere facilmente
di partecipare ad un’orgia che a quei tempi aveva il significato di un rituale reli-
gioso. Tiresia rappresenta I'innata saggezza e divinazione, mentre Cadmo, padre
di Semele, la madre di Dioniso, rappresenta la tradizione. Cadmo e Tiresia pro-
gettano di celebrare Dioniso nelle montagne. Essi decidono di andare a piedi, di-
mostrando un’energia dionisiaca in eta avanzata. Questi due vecchi uomini sono
rappresentativi della psicologia di un’eta avanzata che si abbandona a Dioniso
ed il mio piu intimo interesse consiste nell’approcciare 'eta antica all’'interno del
regno archetipico di Dioniso. Cadmo dice: “lo potrei battere suolo tutta la notte e
tutto il giorno anche, senza stancarmi”. La danza dionisiaca, la danza che cura la
rigidita dell'uomo anziano e lo connette alla sua depressione. La danza puo esser
considerata come un’immagine dionisiaca interna dell’anima e del corpo. Nel
mio commento alla “Teoria e gioco del Duende di Garcia Lorca” (2005), io feci
menzione ad una vecchia signora che vinse la ricompensa in una competizione
di flamenco stando semplicemente in piedi e ruotando il suo corpo. Per quanto
io ne sappia, la moderna psicologia non ha dibattuto o esplorato le possibilita di
Dioniso nell’eta avanzata. Dioniso & stato pit che altro correlato alla tradizione
del beone e sessuale Bacco. Una delle mie intenzioni ¢ quella guardare oltre I'im-
magine distorta di Dioniso e liberare quegli elementi della sua immagine che per
me sono preziosi per una psicologia del profondo.

Le distorsioni ombrose dell'immagine di Dioniso rendono tutto cio difficile
per una persona anziana quando cio € quello di cui hanno massimamente bisogno.

Penteo ora fa la sua prima apparizione nella scena, accompagnato dalle sue
guardie. Da I'impressione di un tiranno che dirige con il potere militare. Pos-
siamo scorgere piu in la che ha tratti titanici pronunciati. Una combinazione di
tirannia e di titanismo induce una repressione del lato dionisiaco della vita. Egli
non puo né rispettare né differenziare le caratteristiche dionisiache e cadere nella
confusione tipica di mescolamento degli archetipi quando dice: “Sono sacerdo-
tesse menadi, se ti fa piacere, Afrodite soppianto Bacco nel loro rituale”. Ogni con-
fusione merita una discussione. Penteo rappresenta la parte titanica della natura
umana in opposizione a Dioniso. Egli & un tipico tiranno che rappresenta la forza
di una istituzione repressiva, cosicché la prima cosa che gli capita ¢ di confondere

2-2020 Siracusane 23



Rafael Lopez-Pedraza

il culto dionisiaco con quello di Afrodite, una dea alla quale era anche attribuita la
divina follia. Dobbiamo dar credito ad Euripide nel rivelare questa confusione 25
secoli fa, una confusione che si ¢ ripetuta continuamente nella nostra storia. Visto
che ¢ cosi difficile se non impossibile capire il dio della follia, egli ¢ stato ridotto
a sessualita. Alla fine del XIX secolo, quando i pionieri della moderna psicologia
esploravano il campo delle nevrosi e delle psicosi, la prima cosa che gli succedeva
era di attribuire una causa sessuale. Possiamo congetturare che il richiamo della
psicologia e la fissazione sulla sessualita ¢ una via inconscia per evitare Dioni-
so. Dobbiamo differenziare i due regni archetipici, quello di Dioniso e quello di
Afrodite, quantunque Euripide dimostri che essi possono essere sempre confusi,
quando il coro di menadi canta la preghiera di Afrodite, un canto che viene fuori
dai loro corpi e dalle loro emozioni dionisiache:

“Ob per iniziare l'isola di Afrodite, Cipro, prendimi. Ob Bromio, prendimi ed ispira
risata e venerazione! Qui siano benvenuti la nostra sacra seduzione e ['estasi; qui la
gentile banda delle Grazie ha la sua casa, ed il dolce desiderio”.

Qui Euripide descrive una qualita della sessualita di Afrodite, e si capisce che
¢ una sessualita vissuta e gustata in un corpo dionisiaco. 'immagine delle Bac-
canti getta un po’ di luce nella confusione riguardante la sessualita, perché evi-
dentemente essa esiste nei tempi pagani e, come abbiamo visto, & pertinente alla
repressione di Dioniso. Penso che non siamo lontani dal vero se diciamo che, nel-
la moderna psicologia la sessualita ¢ stata discussa con un o titanico, che ci porta
lontano dall'immagine di Euripide: la menade che arde di desiderio sessuale e che
sperimenta la sessualita nel suo corpo dionisiaco.

Penteo giura di distruggere Dioniso. Poi avvisa Tiresia e Cadmo e grida loro
sarcasticamente:

“Che guardi! Un altro miracolo! Li é Tiresia il Profeta — coperto di una pelle fulva;
e il padre di mia madre — una Baccante con un bastone di finocchio! Bene, ¢’é uno
spettacolo Per ridere!”

Tiresia replica:

“... La tua lingua sciolta promette saggezza, ma il contenuto del tuo dire é ignorante.
Potere ed eloguenza in un uomo ostinato formula folle!”

E Tiresia fa una precisa diagnosi dello stato mentale di Penteo, dicendo:
“Ob uomo temerario! Non sai cosa dici. Prima, tu eri sbilanciato, ora sei folle”.

Nel mio articolo sul titanismo (1987), io ebbi 'opportunita di discutere I'em-
pio, inflazionato e folle “blah, blah, blah” tipo di retorica come essenza di un

24 Siracusane 2-2020



Dioniso. Una lettura

tratto titanico.

Tiresia tenta di persuadere Penteo a abbandonare I'idea di distruggere Dio-
niso e in un lungo discorso che tocca simboli che stanno all’origine della cultura
occidentale, tenta, senza successo, di calmare ’animo di Penteo:

“Negli affari umani: per prima cosa, Demetra, la stessa dea é anche la Terra; dalle
il nome che preferisci e lei soddisfa il genere umano con alimenti solidi. Dopo di lei
viene Dioniso, il figlio di Semele; la benedizione che lui procurava e dava agli uomini
¢ la controparte del pane: il chiaro succo della grappa. Quando i mortali bevono a sa-
zietd vino, le sofferenze della nostra stirpe sono banalizzate, ogni fastidio quotidiano
viene dimenticato nel sonno. Non esiste altra cura per la tristezza”.

Tiresia esprime la profonda verita del pane e del vino attribuite rispettiva-
mente a Demetra e a Dioniso. Essa ¢ una verita di tale grandezza che lo stesso
Cristianesimo uso il pane ed il vino per esprimere i misteri dell’ Eucarestia. Ad un
altro livello tenendo in mente I'innata ambivalenza in relazione a Dioniso, che per
Tiresia & una benedizione, per qualcuno potrebbe anche essere una maledizione,
e noi siamo all’interno della follia dell’inclinazione. In ogni caso, bere un bicchie-
re di vino da 'accesso piti immediato a Dioniso nel corpo.

Ora veniamo alla parte finale delle Baccanti. Dopo tutti i precedenti, I'imma-
gine dei riti dionisiaci viene portata per mezzo della relazione di un pastore con
il vino, quello che da un sorso alle gazzelle e ai cuccioli di lupo e, per finire, la
sanguinosa orgiastica scena di lacerazione a pezzi delle vacche e dei tori.

Poi si arriva ad un dialogo tra Dioniso e Penteo, durante il quale Dioniso gra-
dualmente si impossessa dell’inflazionato Penteo nel preparare la sua distruzione.
E ironico osservare Dioniso che insiste affinché Penteo si vesta come una donna
in modo da poter spiare le attivita delle donne nelle montagne. Noi osservammo
gia come il macho Penteo disprezzo I'androginia di Dioniso, ora egli stesso & stato
posto nel ruolo di un travestito.

Ma, il mio interesse principale ora ¢ quello di mettere in rilievo la differenza
tra i seguaci di Dioniso, come il coro recita:

“Ob per lunghe notti di culto, gaio con pallido barlume di piedi danzants, con il capo
agitato in alto verso ['aria umida, piacere misterioso e dolce! E quelle che sono to-
talmente possedute da lui, come Agave in un momento smembro suo figlio, Penteo.
Agave era piena di bava alla bocca; i suoi occhi roteanti erano feroci, non ragionava,
ma posseduta da Bacco, non poneva attenzione a lui (suo figlio). Afferrava il suo
braccio sinistro tra il polso ed il gomito, collocava il suo piede sopra le sue costole, e
strappava il suo braccio della spalla...”

Probabilmente I'intenzione di Euripide con le Baccanti era quella di insegnare
qualcosa agli individui Ateniesi circa la follia.

2-2020 Siracusane 25



Rafael Lopez-Pedraza

Dioniso era il dio del vino, della tragedia e della cultura. Sembrerebbe che
un compito centrale sia quello di capire qualcosa della follia. Il grande teatro ha
sempre fornito una riflessione sull’'umana follia. Nelle Baccanti, Dioniso escogita
la morte e la distruzione di Penteo ad opera delle stesse mani della madre. Pos-
siamo dire, in sintesi, che la trama della tragedia ¢ quella di una madre che uccide
suo figlio perché rifiuta di venerare Dioniso. Mi sembra che uno dei piu validi
messaggi di questa tragedia scritta da Euripide in eta avanzata, sia rappresentato
dal fatto che 'eta avanzata ¢ il tempo della vita per capire Dioniso e la tragedia.
In eta avanzata, la tragedia ¢ inevitabile. Dopo che Dioniso ha mietuto le sue pu-
nizioni sulla Casa di Cadmo, Euripide pone Cadmo nel doloroso ruolo di essere
lo psicoterapeuta di sua figlia. Questa & una scena molto commovente, nella quale
assistiamo di nuovo alla psicologia dell’eta avanzata, ma questa volta nei termini
del suo orrore e della sua tragedia. Attraverso la sua tragica consapevolezza, egli
porta Agave a riflettere sulla sua follia e sulle sue terribili conseguenze:

“Vieni qui. Per prima cosa volgi il tuo sguardo a quella via. Guarda il cielo... Ti appare
sempre la stessa scena, o é cambiata?

Agave: Sz, ora ¢ pial chiaro di prima, pin luminoso.

Cadmo: Ed il disturbo del tuo pensiero é ancora li? ... e di chi é il capo che tieni nelle
tue braccia? guarda dritto ad esso. Guardare non é un grande compito”.

E dopo Agave guarda ed inizia ad urlare e Cadmo la porta dentro una piena
consapevolezza di cid che lei ha fatto mentre era posseduta, ed allora dice: “Dio-
niso ci ha distrutto. Ora capisco”.

Quando Cadmo deve fare i conti con il suo futuro come esiliato, tutto cid che
puo dire &: “Abbi pieta di noi, Dioniso”.

Thomas Rosenmayer (2012), uno studioso classicista, dice che alla fine delle
tragedie come Alcesti, Ippolito, e le Baccanti, I'uditorio lascia il teatro in un “pro-
duttivo stato di perturbazione”. Io sento che le emozioni dominanti risvegliate
dalle Baccanti erano pieta per la casata di Cadmo e per il suo destino, e la paura
per la mancanza di pieta e per l'orripilante vendetta di Dioniso, Euripide aveva
una strana religiosita ed il suo animo oscillava facilmente tra la razionalita e I'irra-
zionalita. Come un creatore di immagini, egli potrebbe foggiare la sua immagine
con cura razionale o foggiarla irrazionalmente e con un impatto talmente schiac-
ciante che non lascia margini per la speculazione. La sua poesia ¢, forse, il piu
grande esempio della bipolarita, paradossalmente, andante da una parte all’altra.
Come la tragedia dice:

“Dioniso, nella sua completa natura di Dio, il pial terribile, talvolta il pin gentile, per
lumanita”

Il clima emozionale della tragedia & reso possibile dalla sua concezione del

26 Siracusane 2-2020



Dioniso. Una lettura

comportamento degli déi come non pertinente ai disegni razionali dei mortali;
ed era questa concezione che ha permesso che egli fosse il piu tragico dei poeti
tragici. Possiamo apprendere da Euripide, noi che viviamo in tempi nei quali non
c’¢ una consapevolezza tragica degli eventi mondiali, né una visione emozionale
tragica della gente che viene da noi a cercare un aiuto psicoterapeutico.

Bibliografia

Dodds E.R., Introduction in Euripides, Bacchae, Oxford, University Press, 1960.

Dodds E.R., I greci e l'irrazionale, Milano, BuR, 2009.

Euripide, Tutte le tragedie, Roma, Newton Compton, 1991.

Micklem N., The Nature of Hysteria, London, Taylor &Francis Ltd, 1995.

Nilsson M.P., Religiosita greca, Firenze, Sansoni, 1961.

Otto W., Dioniso. Mito e culto, Genova, Il nuovo melangolo, 2005.

Pedraza R.L., Hermes e i suoi figli, Bergamo, Moretti & Vitali, 2003.

Pedraza R.L., Sul duende. In margine a Teoria e gioco del duende di Federico Garcia Lorea, in Aa. Nv., Lanima
appassionata, a cura di Francesco Donfrancesco , Bergamo, Moretti & Vitali, 2005.

Pedraza R. L., Sul Titanisno. Un incontro tra la Patologia e la Poesia, in rivista LImmaginale, 8, anno 5, 1987.

Rosenmeyer T.G., The masks of tragedy: essay on six Greek dramas, Austin, University of Texas Press, 1963.

Stanford W.B., Greek Tragedy and the Emotions, Princeton, 1982.

2-2020 Siracusane 27






IDENTITA E RICONOSCIMENTO NE
LE BACCANTI DI EURIPIDE

Maurizio Nicolos:

Riassunto

Nella tragedia, il conflitto tra ragione e follia mostra la domanda radicale e
decisiva: qual ¢ la verita?

La tragedia racconta e drammatizza antiche storie mitiche. La storia moderna
¢ la storia del dominio della coscienza. La coscienza si & dilatata, ma il mito ha
perso il suo valore. Comprendere la dimensione mitica significa trovare altri
significati e nuove strade.

Cosi la coppia mitologica Penteo/Dioniso simboleggia la duplicita della coppia
analitica e la necessita di affrontare le sfide della contemporaneita.

Abstract

In the tragedy, the conflict between reason and madness shows the radical and
decisive question: what is the truth?

The tragedy recounts and dramatizes ancient mythical stories. The modern
history is the story of the dominance of consciousness. Consciousness has ex-
panded, but the myth has lost its value. Understanding the mythic dimension
means finding other meanings and new ways.

So the mythological couple Pentheus/Dionysus symbolizes that duplicity of the
analytic couple and the need to address the challenges of cultural change.

Resume

Dans la tragédie, le conflit entre la raison et la folie montre la question radicale
et décisive : quelle est la vérité?

La tragédie raconte et met en scéne d’anciennes histoires mythiques. Lhistoire
moderne est l'histoire de la domination de la conscience. La conscience s’est
dilatée, mais le mythe a perdu de sa valeur.

Comprendre la dimension mythique, c’est trouver d’autres significations et de
nouvelles voies.

Ainsi, le couple mythologique Penthéus / Dionysos symbolise la duplicité du
couple analytique et la nécessité de faire face aux défis de la contemporanéité.

La tragedia attica, la cui origine remota ¢ ancora og-
getto di ipotesi controverse, era nata con il concorso
di due novita assolute: la narrazione di una vicenda epica
per mezzo della voce diretta dei protagonisti e la rappre-
sentazione di un mito come se si svolgesse nel presente,
favorendo, attraverso l’attualizzazione, 'identificazione
degli spettatori e la purificazione catartica delle emozio-
ni. Il mito, reso cosi attuale, assumeva valore universale,
rappresentava, in maniera paradigmatica, la tragicita della
vita umana, consentiva all'uomo di comprendere di piu
se stesso. Lo stesso protagonista della narrazione antica,

2-2020

Siracusane

29



Maurizio Nicolosi

prima ipostatizzato nella sua dimensione eroica, diventava personaggio teatrale
vitale, ambiguo, sfaccettato, preda delle passioni, interpellato nella liberta, ma
nello stesso tempo soggetto a forze superiori che ne orientavano il destino; era
libero di scegliere e, nello stesso tempo, abitato da un copione gia scritto.

E questo il contenuto essenziale della condizione tragica, che ha affondato
sempre le radici su un conflitto inconciliabile (tra liberta e necessita, tra volonta e
destino, tra legge e coscienza morale). Semmai il conflitto dovesse essere risolto,
il tragico sarebbe destinato a scomparire (Goethe). Apparentemente inchioda-
ta all'immutabilita degli eventi governati dal Fato, la rappresentazione tragica,
piuttosto che risolvere il dramma dell'uomo in rassegnato cinismo, muoveva le
proiezioni emotive degli spettatori verso una realta altra, per cui la tragedia attica
non puo essere guardata come disincantata rappresentazione del limite e dell’im-
potenza umana, bensi come tensione verso il sublime, il superiore, I'eterno.

Una scultura del primo secolo a.C., esposta al Louvre, ci mostra il volto di
Euripide; la riproduzione, pertanto, ¢ probabilmente lontana dai reali lineamenti,
ma assai prossima alla realta psicologica dell'uomo: il viso emaciato e rugoso, con
una piega, amara, della bocca che ben si adatta a una personalita che i contempo-
ranei avevano descritto come scortese, solitaria e misogina.

La partecipazione di Euripide alla vita politica era stata, infatti, di modesta
rilevanza, soprattutto se paragonata alla carriera ginnico-sportiva piu intensa e
all'impegno civile ricco di gratificazioni di un greco dz successo. Eppure, in molte
delle sue tragedie aveva fatto riferimento alle vicende del suo tempo: quel tempo
segnato dal massimo splendore dello stato ateniese e dal successivo, inesorabile,
declino. Atene, infatti, subiva I'onda lunga del cambiamento determinato dalle
guerre persiane che, tra il 490 e il 479 a.C., avevano visto I'imponente mobili-
tazione del mondo medio-orientale e nord-africano contro I’Ellade. Gli eserciti
e le navi comandati da Dario e, dopo di lui, da Serse, erano stati sconfitti, tutto
sommato, con un contributo contenuto di vite umane tra i greci. Le battaglie ter-
restri e navali di Maratona, di Capo Artemisio, di Platea, di Salamina, insieme al
formidabile sacrificio di resistenza delle Termopili sono vicende storiche entrate
di diritto nella leggenda e nell'immaginario collettivo dei popoli d’occidente. 11
prezzo piu alto sarebbe stato pagato su un altro piano e piu tardivamente: la crisi
della idea stessa di polis e, con questa, la lenta, progressiva e inesorabile trasfor-
mazione della identita culturale greca per I'inevitabile ibridazione con il mondo
barbarico.

Forse per il carattere ombroso e scarsamente incline alle relazioni sociali, forse
per lo strenuo esercizio di una razionalita critica aliena da mediazioni “diploma-
tiche”, forse per un malcelato ateismo che lo rendeva prossimo a quell’accusa di
empieta che qualche anno piu tardi avrebbe portato a morte Socrate, Euripide
aveva goduto della stima dei filosofi, meno di quella dei politici, e meno ancora

30 Siracusane 2-2020



Identita e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide

aveva beneficiato della popolarita degli altri tragediografi, Sofocle ed Eschilo,
fino ad esser fatto segno di ironica svalorizzazione da parte di Aristofane stesso
che, ne Le Rane, ne aveva fatto un rozzo promotore di nuovi costumi. Solo dopo
la morte, e con il determinante contributo di Aristotele, la fama del tragediografo
si sarebbe accresciuta e diffusa, traguardando il posto di assoluto rilievo nella
storia della letteratura e del teatro di tutti i tempi.

I contemporanei, invece, non riuscirono a coglierne la portata rivoluzionaria.
Rispetto alle opere degli altri tragediografi, quelle di Euripide risultavano forte-
mente innovative, sia sotto il profilo drammaturgico per I'attenzione portata ai
sentimenti, dei quali erano analizzati natura ed evoluzione, sia per la sperimen-
tazione tecnica orientata alla ricerca di nuove soluzioni drammatiche, sia per il
realismo della narrazione che affrancava i protagonisti dalla risolutezza e dalla
unidimensionalita dei drammi pit antichi per consegnarli a problematicita, ad
ambiguita, a insicurezza.

Euripide scrive le Baccant: tra il 407 e il 406 a.C., quando, anziano, ¢ ospi-
te alla corte di Archelao, Re di Macedonia e suo sostenitore. Non ne vedra la
rappresentazione che, postuma, sara curata da Euripide junior, un figlio o, pit
probabilmente, un nipote, e che vincera la competizione delle Grande Dionisie
del 403 a.C..

Personaggio centrale della tragedia ¢ Dioniso. Fatto unico nel novero delle
32 composizioni tragiche a noi pervenute, il ruolo del protagonista ¢ affidato a
un dio, e proprio a quel dio che, secoli dopo, sara indicato da Nietzsche come il
patrocinatore e I'ispiratore dell’arte tragica.

Dioniso, sotto le spoglie di uno Straniero accompagnato da uno stuolo di don-
ne asiatiche, viene a Tebe, patria materna, per diffondere il culto di se stesso.
Tebe ¢ stata fondata dal vecchio Cadmo e, quando inizia la vicenda, & governata
dal giovane re Penteo, figlio di Agave, una delle figlie di Cadmo. Un’altra figlia
di Cadmo era stata Semele. Questa, fecondata da Zeus, notoriamente aduso a
scappatelle extraconiugali sotto mentite spoglie con donne mortali dalle quali
generava Eroli, si era stancata delle umiliazioni patite da parte dalle sorelle che
ne disprezzavano la condizione di madre nubile, e si era risolta a chiedere che il
padre del bambino che portava in grembo le si manifestasse nella sua realta divi-
na, facendosi riconoscere e riconoscendo lei quale sposa e madre. Ma la vista del
sommo nume non ¢ sostenibile dallo sguardo umano, per cui la folgore si abbatte
su Semele e la sua casa, provocando un incendio immane. Hermes fa appena in
tempo a togliere il bambino dal ventre della donna morente e lo annida dentro la
coscia di Zeus, completandone la gestazione lontano dallo sguardo di Era gelosa.

Ma a Tebe le altre figlie di Cadmo avevano insistito nel non credere alla storia
dell’amore della sorella con Zeus, diffamandone la memoria con il sostenere che
essa venne folgorata da Zeus a motivo della menzogna della millantata paternita.

2-2020 Siracusane 31



Maurizio Nicolosi

Per questo Dioniso, figlio di quell’amore, le aveva rese folli, e di una follia mali-
gna. Menadi invasate, le zie di Dioniso e le altre donne tebane vagano adesso sul
monte Citerone e, possedute dal dio, corrono ritualmente da un capo all’altro,
danzano accompagnate da musiche orgiastiche e assordanti, allattano i cuccioli
degli animali trascurando i propri bambini, si cibano di carne cruda.

Anche il vecchio Cadmo e il coevo amico Tiresia sono irretiti dal fascino del
dionisismo e, abbigliati da baccanti con pelli di daino, ornamenti femminili e
ghirlande di fiori sul capo, allucinano una ritrovata giovinezza e, tirso alla mano,
si apprestano alla danza.

E una pausa da apparente commedia, brevissima. La tragedia riprende subito
il campo. Penteo ha fatto arrestare lo Straniero, accusandolo di essere un millan-
tatore che vuole solo adescare le donne, e Dioniso, docilmente, si lascia condurre
in carcere, rispondendo, con disarmante candore, all’interrogatorio. Il dubbio,
tragicamente, si insinua nello spettatore: Penteo ¢ davvero sagace ed equilibrato
monarca? Dioniso ¢ davvero un diabolico ammaliatore di genti? Chi & veramente
saggio? E chi ¢ fuori di senno? Penteo si irrigidisce e ordina una restrizione severa
dello Straniero. Ma ¢ cosa vana! Dioniso si libera mentre le guardie carcerarie,
inconsapevoli di cosa sia avvenuto, continuano a infierire stolidamente contro un
toro che ha preso il posto del dio in catene.

Penteo, furibondo, incontra per la seconda volta Dioniso, ma, pit che per
I’evasione dello Straniero, ¢ adirato per le notizie giunte circa gli eccessi innomi-
nabili che la madre Agave e le altre donne tebane stanno compiendo sul monte.
Dioniso coglie immediatamente, sotto la maschera della limpida razionalita anti-
superstiziosa di Penteo, ’Ombra, junghianamente intesa, nel morboso desiderio
di scoprire, violandoli, i segreti di un culto misterico; e tende la sua trappola, invi-
tandolo ad andare sul monte per verificare con i propri occhi, piuttosto che fidar-
si delle riportate dicerie. La resistenza & presto vinta, e Penteo si lascia convincere
a rinunciare, seppure provvisoriamente, alla propria identita, per travestirsi da
donna baccante e salire sul Citerone.

1l climax della tragedia ¢ stato raggiunto. Il Messo e il Coro raccontano cosa &
accaduto, giacché nella tragedia attica i fatti cruenti sono solo raccontati e com-
mentati dai personaggi. Arrivato sul Citerone in abiti femminili, Penteo & stato
sistemato in cima a un albero per poter meglio osservare i rituali, ma, scorto dalle
Menadi, viene tirato gitt quindi smembrato e decapitato. La stessa madre Agave,
pensando di avere a che fare con un animale sacrificato, ne ha messo la testa sopra
una picca che porta in giro a guisa di trofeo. Tocchera a Cadmo accompagnare la
figlia nella progressiva remissione del delirio e dell’allucinazione, e nell’accetta-
zione della verita atroce. Poi, con lei, partira in esilio.

Nelle espressioni piu elevate del genio umano, il riscontro di tematiche molte-
plici e profonde che interrogano I’esistenza personale e collettiva ¢ fatto abituale.

32 Siracusane 2-2020



Identita e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide

Ne le Baccanti il conflitto tra ragione e follia, peraltro ricorrente nelle tragedie
euripidee, adombra la domanda piu radicale e decisiva che interpella lo spetta-
tore, e lo irretisce nel gioco continuo dello scambio e del ribaltamento: qual ¢ la
verita? Chi ne ¢ il portatore? In maniera sorprendente, nell’interrogatorio che
Penteo muove a Dioniso viene anticipata di qualche secolo la domanda “Quid est
veritas?” che al piu illustre degli imputati sottoposti a un processo sara rivolta nel
Palazzo del Proconsole di Gerusalemme.

E, come Cristo, anche Dioniso, nel Prologo dell’opera, chiede, a suo modo,
il riconoscimento della propria genealogia. E un passaggio inevitabile e cruciale,
poiché la domanda irrinunciabile sulla personale identita si lega indissolubilmen-
te alla domanda sulla propria appartenenza, risolvendo il “Chz sono i0?” nel “D:
chi sono 10?”.

Per Dioniso I'interrogativo & particolarmente impellente. Essere il figlio di un
dio e di una donna mortale costringe a muoversi tra gli uomini e gli déi senza una
identita precostituita, obbligato a traguardarla attraverso la manifestazione di sé e
attraverso il riconoscimento da parte dell’Altro. Dio non olimpico, ma di strada,
nomade e viaggiatore (un po’ come il suo educatore e istruttore Hermes), Dioniso
deve fare i conti con la condizione della doppia nascita, da Semele e da Zeus.

Nell’epoca arcaica segnata dalla precarieta della vita umana e dalla esperienza
diffusa di appartenenze non certe o chiare, i popoli avevano risposto all’insop-
primibile esigenza strutturando e istituzionalizzando cerimoniali di iniziazione
che ritualizzavano, appunto, la seconda nascita, risolvendo I'angoscia primigenia
e consentendo, con il passaggio all’eta adulta, I'inserimento a pieno titolo con
attribuzione di ruolo, al gruppo sociale di riferimento.

Quando il riconoscimento non ha luogo, il dramma della ricerca di identita
diventa azione tragica fortemente impregnata di violenza, che, qualche volta, si
muta nel percorso amartico che si conclude nel carcere, nell’istituto psichiatrico,
nell’obitorio. Ed ¢ un’azione a due, che coinvolge sia chi vuole essere ricono-
sciuto, e non riesce, sia chi ¢ chiamato a riconoscere, ma non puo o non vuole.
Facilmente, vengono alla mente i drammi di molti adolescenti dalle famiglie pre-
cocemente disgregate o i faticosi percorsi identitari dei figli adottivi.

La violenza selvaggia e incontrollata delle Menadi non ¢ la punizione per il
mancato riconoscimento del dio, ma ne ¢ la personificazione, la rappresentazione
drammatica: il zon-riconoscere & esso stesso violenza, come, ancora oggi, il pit
disincantato e superficiale sguardo sulla contemporaneita pud cogliere.

Ma come ¢ possibile il riconoscimento di Dioniso quando questi si manifesta
come Straniero che viene da Oriente? Come dire: ¢ possibile davvero il riconosci-
mento quando I’Altro sembra cosi totalmente altro? La questione si risolve nella
comprensione e nell’accettazione del fatto che il riconoscimento ¢ essenzialmente
la comprensione e 'accettazione dell’ Altro-in-noi: Ombra, personale o collettiva

2-2020 Siracusane 33



Maurizio Nicolosi

che sia, aspetto controsessuale (Anzmus e Anima), perturbante (Unheimliche) di
freudiana memoria, che ¢ estraneo e familiare allo stesso tempo. Il riconoscimen-
to diventa cosi I’espressione pit alta della identita personale, accettazione profon-
da della uguaglianza e della diversita.

Nella tragedia, Dioniso e Penteo sono cugini, ed Euripide ce li presenta come
personaggi polari, irriducibili antagonisti: 'uno attestato nell’espressione formale
del potere che respinge il culto del dio straniero, I’altro irremovibile nell’inesora-
bile e proterva richiesta di riconoscimento della propria natura divina. Una meta-
fora, questa, dell’opposizione tra una coscienza unidirezionata, rigida, ipertrofica,
e listinto inconscio che tende a irrompere nella coscienza, compensatoriamente,
in maniera violenta e distruttiva. Peraltro, quanto piu la coscienza ¢ ipertrofica,
tanto pil essa teme il potere numinoso dell’inconscio, che sempre adombra la
possibile follia. Ne consegue una scissione radicata, profonda ed arcaica, da limi-
tare fortemente, fino ad annullarle, risorse ed energie orientate all'integrazione.
Una antinomia, questa, che interpella profondamente lo statuto stesso della Psi-
coterapia, dal momento che lo scopo e I'esito del percorso analitico pud anche
esser guardato come la possibilita di trasformare la tragedia in dramma, attivando
e consentendo 'espressione di una dimensione dialogica tra I'lo/Penteo e I'In-
conscio/Dioniso.

E non si tratta appena di funzioni, ma anche di ruoli, il cui esercizio mette in
discussione la natura stessa dell’esser psicoterapeuta. La diade Penteo/Dioniso
diventa cosi la rappresentazione della duplicita della coppia analitica.

Penteo ¢ immagine dell’analista che non sa accompagnare il paziente-Dioni-
so nel luogo della sua psiche pit profonda e indifferenziata, nel mondo ctonio,
nell’abisso dell’aere sanza stelle; terapeuta Senex, rigido perché timoroso della
infezione psichica, peraltro sempre possibile, e dimentico che, a volte, & proprio
nel luogo intrapsichico piti remoto, sordido e terrifico che I'anima ha la possibilita
di dilatarsi, ritrovando senso e offrendo riparazione a determinate espressioni
sintomatologiche.

Dioniso ¢ I'analista ardimentoso, ma forse troppo segnato dai bisogni del Puer,
nel quale la disponibilita ad accompagnare nei tortuosi meandri della psiche sot-
tovaluta la natura contagiosa degli aspetti indifferenziati, costringendo il paziente
a farsi Penteo rigido, iperdifeso, consegnato probabilmente all’intrasformabilita.

La cura e il processo di cambiamento passano attraverso la possibilita di tra-
sformare la natura infettante dell’istintuale e dell'indifferenziato in riconoscimen-
to reciproco, libero e consapevole. Ma il crinale ¢ davvero sottile, e la finestra
stretta. Il terapeuta & chiamato a confrontarsi con le proprie risonanze disarmo-
niche e disadattive, pegno necessario perché sia possibile comprendere e condivi-
dere il funzionamento mentale del paziente. Probabilmente, non si tratta neppure
di movimenti legati al Transfert e alla Controtraslazione, dal momento che essi

34 Siracusane 2-2020



Identita e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide

precedono le dinamiche proiettive che, di per sé, presuppongono forme di pos-
sibile differenziazione, quanto, piuttosto, di induzioni reciproche di espressioni
mentali arcaiche. In tal senso il rischio dell'infezione psichica ¢ reale ed ¢ nei
termini del contagio da parte di forme ontogeneticamente precedenti (La Forgia),
che tendono alla fusionalita e alla regressione allo psicoide, cioe alla dimensione
inconscia irriducibilmente incapace di coscienza. Al livello dello psicoide, il bio-
logico e lo psichico convergono ed & questo, forse, il luogo intrapsichico dove
I'impossibilita di nascere diventa immobilita mortifera, come in alcune forme di
dipendenza, come nei disturbi del comportamento alimentare, come nelle espres-
sioni piu spinte di manipolazione corporea, come — secondo alcuni — anche nelle
pit gravi forme psicoorganiche, patologie tutte in cui il biologico collassa nello
psichico e lo psichico rimane con il biologico fuso e indistinto.

La sfida portata sul piano del trattamento psicoterapico, diventa allora quella
di trovare, quale risorsa terapeutica, una possibilita di relazione di cura che fac-
cia della condivisione I'irrinunciabile contenuto etico e clinico, sospendendo il
giudizio ed accogliendo con la giusta distanza le emozioni piu forti e pit violente
del paziente. Oggi pit che mai, il cambiamento del contesto storico puo rendere
problematica Iefficacia terapeutica di modelli teorici e di intervento che sono
stati formulati e consolidati in condizioni di diversa temperie socioculturale. La
capacita di mantenere la relazione e il confronto psicologico in presenza di un
agito severamente problematico o nei confronti di un paziente irriducibilmente
incapace di empatia e privo della consapevolezza del male, & diventata, cosi, una
competenza irrinunciabile per lo Psicoterapeuta di oggi.

Potrebbe essere facile, a questo punto, corrispondere alle immagini proposte
dalla tragedia euripidea e, continuando il lavoro di interpretazione delle metafore
e del disvelamento dei segni, individuare in Tiresia molti aspetti del Terapeuta
ideale. Cieco, ovvero con lo sguardo rivolto all’interno, con ornamenti femminili,
per l'integrazione della dimensione controsessuale, accompagnante e disponibile
a farsi accompagnare, desideroso di danzare, e quindi aperto ai movimenti di
una psiche mobile, liquida e creativa, I'indovino antico appare sempre fedele a
se stesso, saldo nell’esercizio di una funzione profetica per la capacita di stare
nella realta di fronte e attraverso, cogliendo quel gia e non-ancora del percorso
trasformativo.

Ma il terapeuta deale non & il terapeuta vero che, per quanto istruito, formato,
addestrato, supervisionato, esaminato, reso edotto della tipologia psicologica e
consapevole dell’equazione personale, ha da fare i conti con cambiamenti pro-
fondi di ordine transpersonale.

La storia occidentale moderna ¢ stata essenzialmente la storia del predominio
della coscienza. Piu la coscienza ¢ andata dilatandosi e affermandosi, piu il mito
ha perduto la sua pregnanza, fino ad essere dimenticato. Quando Jung sancisce

2-2020 Siracusane 35



Maurizio Nicolosi

la separazione da Freud e comincia a sviluppare il suo piu originale percorso di
ricerca, prende atto, con sofferenza e con sentimento di impotenza, che la dimora
antica dell’anima e il contenimento della fatica dolorosa del vivere garantito dagli
deéi sono andati perduti. Prende atto che il mito non ha pit voce e non risponde
pit alla domanda di significato e di consapevolezza di sé dell'uomo: “gli dez sono
diventati malattie” , secondo il famoso enunciato di Jung, poi ripreso e amplificato
da James Hillman (1972). Ma, nello stesso tempo, Jung reagisce riconoscendo che
lo sviluppo della coscienza ¢ I'irrinunciabile scopo evolutivo della specie umana e
che, analogamente, la coscienza deve comprendere le manifestazioni dell’incon-
scio e prendere posizione a loro riguardo.

Draltro canto, la coscienza non ¢ autopoietica, non si crea da sé, ma proviene
da profondita abissali e sconosciute, 1a dove condivide la stessa materia della qua-
le sono fatti i miti, dei quali si ¢ dimenticata I’esistenza, lasciando che i simboli
impallidissero e che nell’inconscio dominasse una dinamica segreta e autonoma.
In campo psicologico, Jung definisce cosi la nota distinzione tra il pensare indiriz-
zato che ¢ logico, frutto dello sviluppo della coscienza, e il pensare fantastico, che
¢ quello intuitivo, mitopoietico, preverbale (Jung, 1912/1952). Una dicotomia,
questa, che avrebbe oltrepassato i confini della ricerca psicologica per diventare
organica a tutta la cultura del Novecento, segnata dalla tensione continua tra
anima mitica e anima raziocinante. Tuttavia, la tensione e la polarita non devono
risolversi in scissione: alla vita nascosta della psiche, secondo Jung, & necessario
tornare a dare voce per non essere individui frammentati e inconsapevoli. Com-
pito arduo per lo psicoterapeuta d’oggi, chiamato ad operare in un contesto dove
le reazioni affettive superficiali e gli agiti hanno preso il posto della comprensione
tragica degli avvenimenti mondiali e dove manca una “thea”, una visione emozio-
nale profonda.

La sapienza antica di Euripide puo essere allora guardata come ispiratrice di
una piu autentica funzione psicoterapeutica che, nelle Baccantz, si duplica. C’¢
il terapeuta-Cadmo, al quale, alla fine della tragedia tocca il ruolo doloroso di
essere il curante della figlia Agave, che conduce a riflettere sulle conseguenze
della follia, frutto dell’azione di un Dioniso rifiutato e scisso, raccogliendo e con-
tenendo la montante angoscia. C’¢ il terapeuta-Tiresia che accenna al percorso
possibile dove il dio viene riconosciuto, accolto e integrato. “Dobbiano fare la
volonta di Dioniso, ché lui é figlio di Zeus” perché “il furore bacchico e il delirio
hanno virta profetica”.

Ben vengano allora la musica e la danza, ben vengano i cimbali e i ditirambi;
e ben vengano i piercing e i tatuaggi! Ben venga quanto, passando attraverso il
corpo, sia utile a ridare voce ad emozioni autentiche e riesca far ritrovare la via
dell’anima e la sua dimora, tornando a patlare il linguaggio dimenticato.

Altrimenti non resterebbe che dar ragione al sentimento tragico, eppure sot-

36 Siracusane 2-2020



Identita e riconoscimento ne le Baccanti di Euripide

tilmente ironico di Julia Kristeva, ripreso da M.I Wuhel (2009): “A che pro gli
psicoanalisti, in tempi in cui la disperazione si ignora?”.

Bibliografia

Cavallari G., L'uomo post-patriarcale, Milano, Vivarium, 2001.

D’Amico S., Storia del Teatro drammatico, Milano, Garzanti, 1960.

Euripide Le Baccanti, trad. E. Romagnoli, Bologna, Zanichelli, 1950.

Graves R., (1955), The Greek Myth, trad. E. Morpurgo, Milano, Longanesi, 1983.

Hillman J., (1972,) The Myth of Analysis, trad. A. Giuliani, Milano, Adelphi, 1979.

Jung C.G., (1928-1948), L'Io ¢ ['inconscio, in Opere Vol. 3, Torino, Bollati Boringhieri.

Jung C.G. (1912-1952), La libido: simboli e trasformazione, in Opere Vol. 5, Torino, Bollati Boringhieri.

La Forgia M., Morfogenesi dell’identita, Milano, Mimesis Edizioni, 2008.

Orange D. M., Atwood G. E., Stolorow R. D. Intersoggettiviti e lavoro clinico. 1l contestualismo nella pratica
psicoanalitica, Milano, Raffaello Cortina Editore, 1999.

Vernant GP. (2000) L'univers, les dieux, les hommes: récits grecs des origins, trad. 1. Babboni, Torino, Einaudi,
2001.

Vernant GP. (1965) Mythe et pensée chez les grecs: études de psychologie historigue, trad. M. Romano, Torino,
Einaudi, 1970.

Wuehl ML1., L'ascolto in analisi, Milano, Vivarium, 2009.

2-2020 Siracusane 37



38

Siracusane

SACRIFICIO, VENDETTA E COLPA.
LA TRAMA DELLORESTEA

Marina Manciocchi

Riassunto

Déi ed eroi sono protagonisti di racconti mitologici che sono il prodotto dell’im-
maginazione, ma la psicoanalisi li considera anche come espressione del feno-
meno proiettivo, analizzandoli come immagini simboliche di elementi psichici
ancora presenti all’'interno della personalita umana: per questo motivo questi
personaggi esprimono emozioni e sentimenti che possono determinare il com-
portamento individuale anche oggi. Nell’Orestea possiamo rilevare alcuni ele-
menti portatori di sofferenza anche per i nostri pazienti, perché questa trilogia &
incentrata sulla miseria e sul dolore originati dal sacrificio di una persona amata,
anche quando & causato da una necessita ineluttabile; descrive la rabbia per
la morte e il bisogno di vendetta come compensazione, insieme all’inevitabile
senso di colpa che accompagna ogni espressione umana aggressiva. Secondo
Eschilo la divinita impone la sofferenza ma aiuta anche 'uomo a trovare la pace,
e questo ¢ uno degli scopi pitt importanti della psicoterapia.

Abstract

Gods and heroes are protagonists of mythological tales which are the product
of imagination, but psychoanalysis consider them also as an expression of the
projective phenomenon, analyzing them as symbolic images of psychic elements
still present within human personality: that is why these characters express emo-
tions and feelings that can determine the individual behavior even nowadays.
In the Oresteia we can detect some elements that bring suffering even to our
patients, because this trilogy is focused on the misery and pain originated from
the sacrifice of a beloved one, even when it is caused by an inescapable necessi-
ty; it describes the anger for death and the need for vengeance as compensation,
along with the inevitable guilt which accompanies any aggressive human expres-
sion. In Aeschylus’ opinion the deity imposes suffering but also helps mankind
to find peace, and this is one of the most crucial purposes of psychotherapy.

Resume

Les dieux et les héros sont les protagonistes des contes mythologiques produits
par 'imagination, mais la psychanalyse les considére également comme une ex-
pression du phénomeéne projectif et les étudie comme des images symboliques
d’éléments psychiques encore présents dans la personnalité humaine. En fait
leurs protagonistes expriment des émotions et des sentiments qui peut encore
aujourd’hui déterminer le comportement individuel. Dans I’Orestze, nous trou-
vons certains éléments qui causent de la souffrance méme aux nos patients, car
cette trilogie est centrée sur le tourment et la douleur qui découlent du sacrifice
d’un étre cher, bien qu’il est produit par une nécessité inévitable; il raconte la
colére pour la mort et le besoin de vengeance comme compensation, ainsi que le
sentiment inévitable de culpabilité qui accompagne chaque expression agressive
humaine. Pour Eschyle, la divinité impose la souffrance mais aide également les
hommes a trouver la paix, et c’est également I'un des objectifs les plus impor-
tants de la psychothérapie.

2-2020



Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’Orestea

Nell’antica Grecia gli aedi narravano e cantavano ovunque storie fantastiche,
elaborate in base a racconti mitici molto piu antichi; quelle storie nel tempo
si sono ampliate, trasformate e arricchite, ma il loro contenuto drammatico e
i suoi protagonisti hanno per secoli coinvolto il popolo, stimolando emozioni,
interessi e riflessioni. Molti racconti non ci sono pervenuti, conosciamo pero le
vicende di alcune stirpi, come quella dei Labdacidi e quella degli Atridi, le cui
avventure tanto terribili colpivano profondamente 'anima degli antichi greci e
oggi la nostra.

Il mito rappresenta una delle espressioni piti importanti e significative della
fantasia e della spiritualita umana, nello scorrere del tempo i racconti prodotti
dalla fantasia dei poeti hanno alimentato e perpetuato la componente creativa che
fin dall’antichita la nostra specie ha saputo produrre; molti elementi di quei miti
¢ probabile che siano stati modificati nel tempo, perché la scrittura ¢ una con-
quista umana recente e la trasmissione di racconti, informazioni, studi o scoperte
¢ avvenuta per secoli solo oralmente. La possibilita di variare quelle storie che
giungevano da un passato tanto lontano ha comunque consentito alla psiche dei
poeti di animare ed esprimere alcuni elementi psichici profondi che da sempre
compongono la nostra psicologia collettiva.

Si ritiene che in passato le emozioni, i sentimenti e i comportamenti non ve-
nissero chiaramente percepiti come un prodotto dell’interiorita individuale, era
piti facile proiettarli su déi ed eroi, cosi quei personaggi ne diventavano simboli e
promotori. Il meccanismo proiettivo dava voce a cio che le persone vivevano nella
loro intimita, consentiva di esprimere le paure e i desideri piu segreti, le speran-
ze e forse anche il bisogno di definire, comprendere e modificare qualcosa; cosi
sono nati i testi che raccontano ancora oggi le tragedie familiari di Laio, Edipo e
i suoi figli, di Atreo, Agamennone e i suoi figli. Queste narrazioni sono tra le pit
interessanti e stimolanti per il nostro lavoro perché esprimono emozioni intense,
stimolano riflessioni sul piano sociale e politico, evidenziano comportamenti e
relazioni che definiamo patologiche, suscitano intuizioni che ci aiutano nel nostro
lavoro professionale che & sempre rivolto alla cura della sofferenza umana. La
possibilita di variare quelle storie, insita nel mito greco, & anche alla base delle
splendide elaborazioni teatrali che ci sono giunte.

Nell’antica Grecia gli spettacoli messi in scena erano dedicati al dio Dioni-
so, una divinita simbolo di emozioni e sentimenti pit di qualunque altra; la sua
immagine esprimeva le componenti profonde e arcaiche della psiche e tutti i tor-
menti derivanti dai suoi contenuti pit patologici. Gli autori teatrali componeva-
no fino a tre opere intorno a un tema, in un crescendo di intensita ma anche di
risoluzione delle situazioni trattate; non conosciamo tutte quelle trilogie, per lo
pit ci sono giunte singole opere, ma da Eschilo ci & arrivata la trilogia completa
che lui compose intorno alle vicende di Agamennone, Clitennestra e i loro tre

2-2020 Siracusane 39



Marina Manciocchi

figli: Ifigenia, Elettra e Oreste. I’ Orestea verte sul tema del sacrificio imposto, un
evento drammatico che richiede una punizione; ci parla della vendetta ma anche
del senso di colpa e della sofferenza che ne deriva, suggerendo alla fine la possi-
bile risoluzione e liberazione dal tormento della colpa che distrugge chi si trova
immerso in un contesto emozionale tanto problematico.

L'umanita ha avuto bisogno di un tempo molto lungo per conquistare una
qualche forma iniziale di intima consapevolezza, pero la societa ateniese nel V
secolo si poneva gia molte domande, i filosofi sollecitavano i cittadini a riflettere e
chiedevano di stabilire valori etici e limiti comportamentali; anche i poeti a volte
riuscivano a mettere in evidenza la responsabilita di ciascuno nel compiere scel-
te, le cui conseguenze erano importanti sul piano affettivo individuale come su
quello relazionale e sociale. Attraverso i racconti mitici i poeti comunicavano al
pubblico le proprie idee e suscitavano dibattiti appassionati che determinavano la
premiazione o la condanna dell’autore, perché gli artisti da sempre intuiscono cio
che si muove nella psiche collettiva e riescono a darle una forma, la esprimono e
la comunicano attraverso la propria capacita creativa.

Le tematiche trattate da Eschilo nell’Orestea sono interessanti per noi perché
mettono in luce emozioni che ancora troviamo nei nostri pazienti, infatti gli Atridi
dovettero affrontare il dolore che la morte consegna a chi vive, insieme al bisogno
di giustizia e al pensiero della vendetta, ritenuta necessaria per punire chi ci pro-
voca sofferenza, come accade in molte famiglie ancora oggi. Questa trilogia pren-
de spunto dal coinvolgimento degli Atridi nella guerra che coinvolse gli achei e i
troiani per dieci lunghi anni: si raccontava che quell’evento fosse il risultato della
passione che Paride, figlio del re di Troia Priamo, provo per Elena, moglie di Me-
nelao, per cui la rapi e la porto con sé a Troia; Menelao e il fratello Agamennone
ottennero I'aiuto di tutti i principi greci, uniti per andare a riprendere Elena, ma
gli deéi pretesero il sacrificio di una fanciulla prima della loro partenza e I'indovino
Calcante sostenne che dovesse essere scelta Ifigenia.

Agamennone ne fu addolorato ma non si oppose alla volonta degli déi, cosi in
questa versione della storia mitica Ifigenia mori, consentendo ai greci di partire
per Troia, assediarla per dieci anni e poi distruggerla, uccidendo tutti i figli di
Priamo e facendo schiave le donne.

La prima parte dell’Orestea inizia dal momento in cui Agamennone torna a
casa con la schiava Cassandra; 'eroe pensa di tornare vincitore e invece deve
affrontare il tormento della moglie Clitennestra, la quale ha deciso di punirlo
perché si era sottomesso al parere dell’'indovino e aveva accettato di sacrificare
Ifigenia. Eschilo mette in scena il bisogno della donna di vendicarsi, affidando al
proprio amante Egisto il compito di uccidere Agamennone e la sua schiava, men-
tre gli allarmi lanciati dall’infelice Cassandra rimangono inascoltati.

11 sacrificio, la vendetta e la colpa vengono poi ripresi nella seconda e terza

40 Siracusane 2-2020






Marina Manciocchi

parte dell’opera, intitolate Coefore ed Eumenidi, queste due opere vengono in
genere rappresentate insieme ed iniziano con I'incontro tra Elettra e Oreste sulla
tomba di Agamennone. I due fratelli non si vedevano da molti anni perché Cli-
tennestra aveva allontanato il piccolo Oreste dalla reggia per non farlo assistere
all’'uccisione del padre, ma Elettra riconosce il fratello e lui racconta di essere
tornato perché Apollo gli ha ordinato di rendere omaggio ad Agamennone e ven-
dicarne la morte. I ragazzi condividono I'idea che il padre sia stato offeso e tradito
dalla moglie ed Elettra esprime anche il suo odio per Egisto che siede sul trono
del re mentre lei ¢ sua schiava, quindi entrambi concordano sulla necessita della
vendetta, per difendere I'onore del padre ma anche per punire la madre e il suo
amante.

In genere, I'idea della vendetta sembra esprimere sul piano psicologico una
funzione emotiva e razionale che ruota intorno alla necessita di stabilire che un
comportamento, o un’azione ingiusta, debba avere come risposta la punizione
del suo autore; questo meccanismo € molto antico, lo troviamo gia presente nei
testi religiosi elaborati nel passato piu lontano e prodotti da differenti culture
che lo mostrano come una risposta necessaria e opportuna che scaturisce dalla
volonta divina. La vendetta come punizione esprime un bisogno di consolazione
ma anche una dimensione cognitiva essenziale sul piano evolutivo personale e
sociale, perché ¢ alla base del successivo sviluppo della capacita di stabilire limiti
al comportamento, fissando norme e valori etici; il Coro infatti sostiene e condi-
vide il progetto di vendetta dei ragazzi, la sua funzione negli spettacoli teatrali era
sempre quella di esprimere un giudizio su cui il popolo in genere concordava.

Dunque Oreste si reca alla reggia insieme all’amico Pilade e finge di recare la
notizia della propria morte, incontra Clitennestra che non lo riconosce, chiede
di vedere Egisto, si rivela e lo uccide; poi ha un momento di incertezza di fronte
alla madre che si scopre il seno e gli ricorda di averlo allattato, lei gli chiede di
comprendere il motivo per cui ha ucciso Agamennone, ma Oreste & sostenuto
da Apollo che insiste perché lui uccida la madre e vendichi il padre, gli assicura
che non si sentira colpevole, perché il sangue chiede sangue e la vendetta chiede
vendetta, quindi il ragazzo la uccide.

I temi del sacrificio e della vendetta vengono qui ampliati nei contenuti e nelle
forme; poi il testo racconta il senso di colpa che alla fine comunque si sviluppa e
sconvolgera Oreste, producendo il suo tormento interiore che viene rappresenta-
to dalla persecuzione infertagli dalle Erinni. Il contenuto finale della trilogia verte
sullo scontro tra quelle antiche divinita e il dio Apollo, perché le Erinni non tolle-
rano |'offesa alla madre, ritenuta la persona pit importante della famiglia, mentre
Apollo sostiene che sia piti importante il rispetto verso il padre e quindi difende
il ragazzo; il confronto e lo scontro tra loro appare insanabile. La disputa alla fine
verra risolta dalla dea Atena, immagine simbolo di saggezza, controllo delle emo-

42 Siracusane 2-2020



Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’Orestea

zioni ed equilibrio nel comportamento, lei istituisce il tribunale e il meccanismo
del processo, la cui finalita sara quella di dirimere le controversie e stabilire i giu-
sti comportamenti, portando armonia tra le divinita e nelle diverse vicende della
vita umana. Atena attenua la durezza delle Erinni e le rendera capaci di portare
anche il perdono e non solo la punizione, restituendo alla fine la pace ad Oreste.

In quest’opera il sacrificio & espresso prima in forma di oggetti e alimenti (ac-
qua e miele) che vengono lasciati sulla tomba del morto per onorarlo, poi Oreste
«sacrifica» una parte del proprio corpo, taglia una ciocca dei suoi capelli e li lascia
sulla tomba del padre. Questi gesti nascevano dalla speranza che la morte fosse
davvero un passaggio verso un’altra vita, testimoniando il dolore di chi continua a
vivere ma non vedra pit la persona morta; anche questo comportamento & molto
antico e ha assunto forme che sono cambiate nel percorso evolutivo umano, an-
cora oggi in alcune tribu delle isole oceaniche le persone si infliggono un dolore
fisico quando muore una persona cara, la loro ferita nel corpo rende visibile il do-
lore psicologico e lo sottolinea, rendendo forse pit facile o possibile esprimerlo.

Il rispetto verso il morto e il suo corpo ¢ un tema che accomuna ogni cultura,
un’idea oppure un’esigenza collettiva che ¢ alla base di tutte le elaborazioni sulla
fine della vita; la pratica di onorarlo ¢ stata sempre presente nelle societa occi-
dentali e orientali anche se ha assunto aspetti differenti e anche nelle tombe pit
antiche sono stati sempre trovati oggetti vari, come se non fosse possibile per noi
umani lasciare un corpo, seppure senza vita, privo di un oggetto che gli sia appar-
tenuto, oppure un’immagine, segni, simboli o parole che siano significative per
quella persona e la accompagnino nell’esperienza della fine della vita corporea.

Sul piano psicologico il sacrificio indica il comportamento che assume un indi-
viduo quando i bisogni, le esigenze o i desideri di un’altra persona sostituiscono
quelli del soggetto stesso; indica devozione ma anche dipendenza, mostra la fra-
gilita dell'To in situazioni che possono essere patologiche. La radice del termine
latino che indicava la devozione faceva riferimento alla fedelta assoluta a una
persona o agli déi fino al sacrificio estremo e questo meccanismo & sempre pre-
sente nella psicologia di chi dipende da qualcuno o da qualcosa. L'apertura e la
disponibilita verso gli altri sono connaturate alla nostra specie, siamo esseri sociali
pieni di emozioni e sentimenti che ci spingono normalmente ad agire in favore di
chi ci appare bisognoso, anche mettendo a rischio la nostra vita; questo compor-
tamento ¢ prodotto dagli affetti, dalle relazioni che ci legano alla collettivita, da
valori morali o religiosi che sentiamo fondamentali, ma tutto cid puod assumere
pure la forma della dipendenza e diventare patologico.

11 sacrificio puo avere molte motivazioni, ma a volte la valutazione del rischio
da parte del protagonista appare inadeguata, soprattutto quando si ¢ immersi in
situazioni drammatiche; il sacrificio puo nascere dall’affetto, dalla generosita, da
motivi morali o religiosi, ma alcuni comportamenti possono venire determinati

2-2020 Siracusane 43



Marina Manciocchi

dall’incapacita o impossibilita di opporsi e sottrarsi a un obbligo imposto da altri
o percepito come inevitabile. Questo tema ¢ presente in diverse storie mitiche di
eroi e nelle tragedie viene descritto con modalita differenti: per esempio Sofocle
porta sulla scena il sacrificio di Antigone come conseguenza del fatto che la ra-
gazza decide di gettare un po’ di terra sul corpo di Polinice dopo la sua morte,
perché la legge divina richiedeva la sepoltura di ogni cadavere e Antigone compie
il gesto pur sapendo che per questo lei sarebbe morta; anche Agamennone ha
sacrificato la propria figlia Ifigenia perché riteneva impossibile sottrarsi al volere
degli dei, mentre Euripide ha composto una splendida opera sul sacrificio come
decisione consapevole e individuale, rappresentata da Alcesti. Lei, moglie del re
Admeto, decide di sacrificare se stessa morendo al posto di lui, non per rispettare
una legge divina ma per I'affetto reverente che la lega al marito, mentre Admeto
non glielo impedisce.

Il meccanismo per cui una persona si sente obbligata ad assumere un compor-
tamento anche contrario al proprio interesse nasce dalla relazione che instauria-
mo con persone, oggetti, ideali, valori o simboli astratti; ¢ alla base della nostra
condizione umana che da importanza alla socialita, scaturisce dagli affetti e dalle
emozioni che ci coinvolgono e determina quel fenomeno complesso ma basilare
che definiamo attaccamento. Questo fenomeno accompagna la costruzione della
normale struttura psicologica di noi tutti e rappresenta una delle basi su cui si
fonda ogni personalita, perd presenta aspetti anche patologici che vediamo di
frequente nei nostri pazienti: molti di loro infatti sperimentano sofferenza e ansia
perché sono immersi in relazioni difficili da sciogliere, sentono la profonda esi-
genza di cambiare ma hanno vincoli molto forti.

L’attaccamento ¢ un tratto psicologico importante, si determina fin dalla na-
scita e si amplia durante la crescita di ciascuno, fornisce sicurezza e stabilita ma a
volte assume aspetti patologici che soffocano le persone e allora si diventa dipen-
denti, accondiscendenti oppure aggressivi ma non pit autentici; in questi casi le
persone diventano anche ostinate, perché cercano di realizzare i propri desideri
e tentano di imporsi su chi o su cosa li ostacola, nella speranza di modificare le
situazioni in cui sono coinvolte e si sentono in colpa se non ci riescono. Quando
un individuo sperimenta un attaccamento eccessivo a persone, oggetti, abitudini,
sostanze, denaro o altro, prova tormento e rabbia, sente un conflitto interno e
percepisce un senso di colpa e questo accade perché non ¢ piu libero di decidere
o scegliere.

Eschilo cerca una soluzione al tormento di Oreste facendo intervenire Atena,
immagine e simbolo dell’equilibrio che nasce dalla razionalita; la dea risolve il
conflitto tra Apollo e le Erinni istituendo il tribunale, stabilisce che quello & il
luogo giusto per mettere a confronto le posizioni dei litiganti nella speranza che
attraverso un processo si possa arrivare a una mediazione risolutiva; la razionalita

44 Siracusane 2-2020



Sacrificio, vendetta e colpa. La trama dell’Orestea

perod non sempre puo risolvere il conflitto e ancora oggi assistiamo, specialmente
nel nostro Paese, a processi interminabili, snervanti e contraddittori, che non solo
non portano la pace tra i contendenti ma a volte potenziano e acuiscono ’aggres-
sivita di entrambi.

Immaginando la psiche umana fatta a strati, i testi tragici sembrano attingere
a profondita diverse. I personaggi di Eschilo mostrano comportamenti che sca-
turiscono da valori arcaici, le sue storie utilizzano immagini, simboli e situazioni
che si collegano a una psiche piu collettiva che individuale e la volonta divina &
dominante, mentre i personaggi di Sofocle ci appaiono pit consapevoli, capaci di
riflettere e agire in modo pit autonomo rispetto al volere degli deéi, pure se non
sottovalutano il loro potere; le vicende psicologiche e sentimentali piti comuni
nella vita umana sono state portate in scena da Euripide, il quale esprimeva la
sua contrarieta al potere divino e invitava gli spettatori ad emettere giudizi senza
il timore della punizione degli déi. Nel nostro lavoro di studio e ricerca sulla
psiche collettiva e individuale possiamo allora soffermarci sulle opere di Eschilo
e di Sofocle per approfondire tematiche psicologiche relative all’inconscio collet-
tivo, oppure aspetti cognitivi astratti, come il bisogno di spiritualita, di etica e di
diritto; nelle opere di Euripide invece troviamo maggiori richiami alla psicologia
individuale, perché parlano di sentimenti ed emozioni che nascono dalle espe-
rienze comuni della vita, mostrando i comportamenti e le emozioni da cui ci si
puo liberare anche con la psicoterapia.

I1 Mito ¢ una delle fonti piti importanti per conoscere le radici della nostra psi-
che e Freud e Jung lo utilizzarono ampiamente, anche perché quelle storie e quei
personaggi sono stati elaborati in un passato lontano, quando la psiche umana
parlava soprattutto per immagini e simboli e la razionalita era una funzione meno
sviluppata o meno utilizzata.

La psicoanalisi non dispone di strumenti tecnologici per conoscere il funzio-
namento della psiche; per studiarne gli aspetti normali e quelli patologici, com-
prenderne i meccanismi, evidenziarne gli indicatori e riconoscerne le finalita, pos-
siamo solo attingere a tutti gli elementi che scaturiscono dalla nostra intimita: i
sogni, le immagini, i simboli e le visioni, tutte le produzioni artistiche e i racconti.
Oggi noi conosciamo alcune componenti della psiche, studiamo e verifichiamo le
modalita in cui le diverse parti si esprimono, distinguiamo gli aspetti normali e
quelli patologici che questa parte della nostra personalita produce, osserviamo i
pensieri, le emozioni e le relazioni che ne scaturiscono, fino a riconoscere i sinto-
mi che ¢ possibile curare, ma nella mitologia possiamo trovare immagini e simboli
in grado di stimolare ancora di piu la nostra intuizione.

Per questo si ritiene che nella mitologia sia racchiuso un grande tesoro che
¢ stato elaborato e prodotto nei secoli dalla creativita umana, quindi leggiamo
e studiamo ancora quelle antiche storie perché contengono stimoli che possono

2-2020 Siracusane 45



Marina Manciocchi

aiutare e alimentare anche la nostra creativita, nella consapevolezza che questa
componente ci caratterizza e ci rende unici.

Bibliografia

Ancona P,, Eroe per caso, Bergamo, Moretti & Vitali, 2004.

Aversa L., Attraverso ['immagine: il senso del tragico. 1l vero e il falso, in Busacchi e Martini, Tra immagine e
parola. Passaggi e paesaggi, Roma, Fattore Umano, 2015.

Hillman J., Le storie che curano, Milano, Cortina, 1983.

Jung C.G., Pratica della psicoterapia, Opere vol. XVI, Torino, Boringhieri, 1981.

Manciocchi M., Antigone e le trame della psiche, Roma, Edizioni Magi, 2012.

Manciocchi M. Penelope e il senso dell'attesa, Roma, Edizioni Magi, 2015.

Trevi M., I/ lavoro psicoterapeutico, Roma, Theoria, 1993.

Zoja L., Crescita e colpa, Milano, Anabasi, 1993.

46 Siracusane 2-2020



LOGOS ED EROS IN UN TEATRO DI
CONFLITTI E AMBIGUITA

Gruseppa Caudullo

[ classici sono i contemporanet del futuro.

(Giuseppe Pontiggia)

| punto di partenza della rilettura di questo lavoro &
costituito dalla connessione tra la psicologia dell’'uvomo
contemporaneo e gli strati profondi dell'umanita ancora
vivi e presenti in lui.
Ma sentiamo le parole di Jung:

“... abbiamo bisogno non solo del lavoro degli psicolog,
degli storici, degli archeologi, dei mitologi, degli studios:
del folklore, dei filosofi, dei teologi, dei pedagoghi, e det
biologi (...) nella consapevolezza che una sola prospettiva
non sia sufficiente per cogliere i contenuti e i processi psi-
chici e che unicamente la considerazione simultanea di pin

punti di vista renda giustizia all’ oggetto” !

Dice Jung:

“la psicologia é un po’ come la filosofia nell’ antichita. Non
é affatto quel che si intende per tecnica, riguarda ['uomo
nella sua interezza e pone una sfida all’ uomo tutto intero,

sia nel paziente o come lo vogliamo chiamare, sia nel me-
» 2

dico”.

Si tratta dunque di un pensare psicologico — come
rimarca Trevi — che si sforza di alludere a quell’infinito
margine di non detto e di non dicibile che ogni psicolo-
gia, accampandosi nell’orizzonte speculativo dell’'uomo,
necessariamente esclude. Il pensiero psicologico di Jung &
in tal modo costitutivamente complesso, perché include il
rinvio ad altri possibili modi di pensiero.

Rinvio non vuol dire ‘inserimento’ e tanto meno ‘pos-
sesso’ ma umile riconoscimento della parzialita e della

1 Jung C.G.,Opere vol 15, p. 81.
2 Jung parla, a cura di William McGuire e R.EC. Hull, Adelphi 2009 p. 324.

2-2020



Giuseppa Caudullo

storicita di ogni ‘posizione’ psicologica, al contempo, indicazione inesauribile di
altre posizioni.’

Se rileggiamo I’Orestea secondo la miglior tradizione che afferma non la cele-
brazione dell’ortodossia, ma la principale funzione della tragedia essere quella di
dischiudere nuove idee, suggerire alternative e nuove prospettive, essere insom-
ma un teatro di conflitto e di ambiguita nell’accezione che ne diede Jung in una
lettera a Werblowsky, I'incontro non puo che essere fecondo anche se estrema-
mente complesso.

“I] mio linguaggio deve essere ambiguo o meglio a doppio senso, per rendere giustizia
alla natura psichica e al suo doppio aspetto. M1 sforzo consapevolmente e intenzional-
mente di ottenere un’espressione a doppio senso, in quanto superiore all univocitd e

corrispondente all essenza della natura” *

Cio significa assumere contemporaneamente differenti prospettive materiali e
simboliche e ridiscutere i convenzionali rapporti per la modernita tra il vero e il
falso.

“Gli opposti sono lindispensabile e ineliminabile precondizione di ogni vita
psichica” Riporto la definizione di Opposti contenuta nel Dizionario di Psicolo-
gia Analitica:

“Opposti: in base alla teoria di Jung le coppie di opposti sono considerate inconci-
liabili per natura. Allo stato naturale coesistono in una maniera indifferenziata. Le
facoltd e le necessita della vita umana, iscritte in un corpo vivente, forniscono di per
56 regole e limitazioni che impediscono un eccesso di sproporzione psichica; nella
‘ersona equilibrata’ gli stati consci e inconsci sono in rapporto armonioso. Ma la
risoluzione di qualsiasi ‘compromesso’ in precedenza raggiunto tra le due meta di una
coppia rende l'attivita dell opposizione ancora pir intensa e fa sorgere uno squilibrio
psichico analogo a quello osservabile nei disturbi nevrotici. Lalternanza, ossia ['espe-
rienza di essere in balia ora dell'uno ora dell’altro elemento di una coppia di oppost;,
e il tratto distintivo di un risveglio della coscienza. Quando la tensione diventa intol-
lerabile, una soluzione va scoperta e l'unica forma di sollievo possibile si trova in una

» 6

riconciliazione tra i due elementi a un livello diverso e pin soddisfacente”.

Gli opposti e le tematiche principali nell’ Orestea

La storia ¢ nota nell’Agamennone, la 1* tragedia della trilogia: Clitennestra
durante I'assenza del marito diventa I'amante di Egisto e quando Agamenno-
ne torna da Troia lo uccide, con la complicita dell’amante. Nella seconda, Le
Coefore, suo figlio Oreste ordisce con la sorella Elettra il piano per uccidere la
madre ed Egisto. Nella terza, Le Eumenidi, Oreste, dopo aver realizzato il piano,

3 M.Trevi, Metafore del simbolo ,p.XIVicitato da Riccardo Bernardini in Le idee dell’anima, a cura di p. 39.
4 C.G.Jung, Lettere 11, Edizioni Scientifiche Magi 2006, p. 249.

5 Jung C.G.,Opere vol 14,p. 206.

6 A.Samuels, B.Shorter , Plaut, Dizionario di psicologia analitica, Raffaello Cortina Editore, 1987.

48 Siracusane 2-2020






Giuseppa Caudullo

¢ inseguito dalle mostruose Erinni, incitate dallo spettro di Clitennestra assetata
di vendetta.

Per risolvere il caso, la dea Atena istituisce il primo tribunale della storia ate-
niese, I’Aeropago, incaricato di giudicarlo: I'era della vendetta ¢ finita per sempre
¢ nato il mondo del diritto. Oreste viene assolto.

Nell’Orestea vari sono i mondi, gli opposti che si fronteggiano e si scontrano
per giungere, nelle Eumenidi, infine ad una riconciliazione, termine importante e
ben noto alla psicologia analitica.

Le forze della vendetta, rappresentate da Clitennestra e dalle Erinni, solo don-
ne, si contrappongono al mondo del diritto nascente rappresentato da Apollo, dai
giudici e da Atena, tutti uomini tranne Atena una donna particolare senza madre,
senza marito e che rifiuta il matrimonio come istituzione.

1l buio magnificamente espresso dalle nere Erinni, vergini vecchie vendicatrici
nate per il male contrapposte alla Juce di Apollo, cosi descritte da Oreste nelle
ultime battute delle Coefore.

Esseri mostruosi, orride cagne che “dagli occhi stillano sangue odioso” (Coefore
1058)

Nell’Orestea vediamo con chiarezza la contrapposizione del femminile e del
maschile, contrapposizione personificata principalmente da Clitennestra e da
Agamennone, chiamata nel passato la guerra dei sessi, oggi pitt modernamen-
te rapporto tra generi e la contrapposizione madre-figlia, Clitennestra-Elettra. Il
doppio vincolo del Sacrificio con il Potere dove il motivo sacrificale ¢ legato al
potere — il padre che uccide la figlia, la moglie che uccide il marito, il figlio che
uccide la madre.

La conclusione di quest’opera grandiosa non vede I'uvomo annientato dagli
insolubili conflitti emersi nel dramma, bensi & costituita da una riconciliazione
onnicomprensiva che abbraccia non solo 'uomo sofferente, ma anche il mondo
degli dei” e questa riconciliazione ¢ la base di un nuovo e migliore ordinamento

Nell’Orestea assistiamo ad una trasformazione epocale al passaggio da un
modo di sentire preconscio, prelogico al predominio del pensiero razionale non-
ché ad un logos nascente. L Orestea ¢ il prototipo della conciliazione degli opposti
tra gli déi come tra gli uomini: alla forza subentra la persuasione, alla vendetta
armata il tribunale, alla guerra civile il dibattito in assemblea.

Logos

Nella cultura greca Logos indica le generiche qualita che in mitologia sono
espresse dalle divinita maschili: parola — verbo, ragione, scienza, astrazione e il
pit importante termine derivato nella lingua italiana & “logica” che implica co-
scienza e capacita di discernimento. Ed & un principio maschile.

7 La Tragedia Greca. Guida storica e critica, a cura di CH.R.Beye, Laterza, 1974.

50 Siracusane 2-2020



Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguita

Chiarisce e illumina cio che ¢ confuso, consente di vedere e di distinguere le
forme che cosi, nell’esperienza della mente si distinguono 'una dall’altra, si diffe-
renziano e si individuano.

Il Logos dunque distingue ed individua.

11 negativo del Logos ¢&: la competitivita, la sete di potere sugli altri, 'aggres-
sivita, 'indifferenza ai sentimenti e ai legami. Ma esiste un altro logos che ha go-
duto di minori fortune e considerato, come vedremo, piu che altro appannaggio
delle donne, si tratta della Metis.

Metis

Nel mito, secondo i greci, Metis & una dea: la prima moglie di Zeus, che questi
inghiotti — dobbiamo il racconto ad Esiodo — quando seppe che, essendo incinta,
rischiava di avere un figlio che avrebbe spodestato il padre.

La Metis & diversa dal Logos, la ragione alta e luminosa, appannaggio e pre-
rogativa degli uomini. E una intelligenza “bassa”, che a differenza del logos non
& astratta, non classifica, non costruisce categorie. E concreta e si rivolge al caso
singolo, al problema specifico. E frutto dell’esperienza e della riflessione, di co-
noscenze acquisite con la pratica. E non raggiunge mai gli obiettivi in modo li-
neare: sostanzialmente essa consiste nella capacita di usare trucchi, stratagemmi,
di inventare insidie agendo per vie traverse, oblique, raggiungendo gli obiettivi
per strade tortuose, cosi Eva Cantarella che mostra la Metis come classicamente
¢ stata presentata. Cosi capiamo meglio la particolarita dell’intelligenza di Metis
una intelligenza che anche le donne potevano possedere.

Nel 1978 rompendo il silenzio cui la “Metis” ¢ stata condannata dai grecisti
moderni, Detienne e Vernant pubblicano uno studio sulla Metis per restituir-
le il giusto valore accanto all'immagine trionfante del Logos. Ma sono dovuti
passare oltre trent’anni perché un filosofo riprendesse a suo modo la Metis e ne
individuasse un modo di essere e uno stile di pensiero che definira “la ragione
flessibile”.® Si tratta di una astuzia che anima le forze razionali, che le vivifica, che
le rende flessibili capaci di muoversi nel mondo e nei linguaggi, scoprendone quei
legami altrimenti nascosti. La Metzs, la ragione flessibile € un complesso polifoni-
co articolato, che ha una vita proteiforme, dotato di una sua specifica intelligenza,
che si sviluppa “in situazione” dunque non in modo astratto, e che rivela una
sorta di vocazione “prassistica”, modellata e acuita per I’azione.

Se Bottiroli preferisce tradurre la Metis con “flessibilita”, piuttosto che con
“astuzia” & perché la Metis insegna a muoversi tra le categorie, a gestire la com-
plessita dei discorsi, dei logoz, le categorie che regolano le relazioni tra soggetto e
oggetto tra io e mondo, significa far prevalere il “modo” sulla “cosa”, lo stile del
punto di vista su una visione rigida e astratta del mondo.

8 Bottiroli,G., La ragione flessibile. Mod: di essere e stili di pensiero, Torino, Bollati Boringheri, 2013.

2-2020 Siracusane 51



Giuseppa Caudullo

E un’intelligenza, una ragione, tutta tesa verso il movimento delle cose e delle
azioni, sempre impegnata a rincorrere il divenire, facendosi, con esso, sempre
agile, duttile, proteiforme, sempre connivente con il flusso della realta, ¢ appunto,
“un principio femminile”.

Possiamo senza tema tornare al mito che in questa nuova prospettiva viene
cosi letto: Zeus ingoid Metis, sua prima sposa, per impedire che generasse quella
astuzia flessibile che avrebbe potuto minare la sua forza e il suo potere. E ingo-
iandola, Zeus sa che potra — lui, Logos — assumerne la forza, la sua capacita meta-
morfica, la capacita di attraversare il senso delle cose.

“a lui solo quel cibo divino che egli ha saputo con la sua astuzia, ingoiare e assimilare

alla propria sostanza: la dea Metis, droga di intelligenza e d'astuzia insuperabile, vero

pharmakon di perenne sovranitd”.’

Per questo Zeus, avendo mangiato la moglie, possedeva piu intelligenza di
altri, cosi come piu intelligenza di altri aveva Athena, che a questo punto senza
tema di smentite possiamo chiamare la figlia di Me#s, nata — dopo che il padre
ne aveva mangiato la madre — dalla testa o secondo altre versioni dalla coscia del
padre.

Le figure della Metis sono la rete, il cerchio, i panieri, i legami e tutto cio che
serve per la caccia e la pesca; la Metis presiede a tutte quelle attivita in cui 'uomo
deve apprendere a manovrare forze ostili, troppo potenti per essere controllate
direttamente — il vento e le maree, le ingegnosita del banchiere e del commercian-
te che fanno denaro come i prestigiatori. Resta la domanda che si sono posti quasi
quarantacinque anni fa M. Detienne e J.P. Vernant:

“Puo certo sembrare paradossale che una forma di intelligenza cosi fondamentale,
cosi largamente rappresentata in una societd come quella greca antica, sia rimasta, per
dir cosi, sconosciuta. Tanto pii che 1 filosofi del IV secolo, Platone e Aristotele, non
hanno mancato di farvi riferimento, di evidenziarne i tratti e definirne le qualita. Se
st puo attribuire alla voracita di Zeus il silenzio che é pesato sugli dei dotati di Metis,
chi si puo sospettare abbia ingotato il loro omologo umano, il prudente, I'uomo (?)
direi la donna (nota della scrivente) dalle mille forme?” '

La Metis & proprieta divina ed & capacita interpretativa e quindi non riguarda
certo solo il tragico e la vita della polis. Metis come logos, I’altro logos, un prin-
cipio femminile.

Le donne nella Grecia antica e nell’ Orestea
Scoprire, come molti prima di me, che la posizione della donna nell’ Atene
del V e del IV secolo toccava uno dei punti pitt bassi mi colpi molto. Le donne

9 Detienne M., Vernant J.P,, Le astuzie dell'intelligenza nell’antica Grecia, Laterza 1978 p. 94.
10 Detienne M., Vernant, Le astuzie dell'intelligenza, cit. p. 237.

52 Siracusane 2-2020



Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguita

secondo i greci avevano una mente diversa da quella maschile in quanto non pos-
sedevano il Logos. La sola ragione che possedevano era la Metis.

Legalmente inesistenti, escluse dalla vita politica e intellettuale, incolte, vir-
tualmente imprigionate in casa, e a quel che sembra, considerate con disprezzo
dai principali portavoce maschili le cui osservazioni sono giunte sino a noi.

Tre le categorie delle donne: le mogli, le concubine e le etere.

“... lavorava dentro casa o al massimo nelle sue vicinanze. Usciva solo nelle occasio-

ni solenni, feste del culto, matrimoni, funerali e forse per assistere alle rappresentazioni

teatrali” 1!

Paradossalmente, mentre il ruolo pubblico delle donne nell’antica Grecia era
ridottissimo, i personaggi femminili rivestono un’importanza enorme nei testi let-
terari. Scatenavano guerre, sfidavano i sovrani (Antigone) e gli déi (Cassandra) e
si ribellavano ai mariti (Medea e Clitennestra).

11 teatro attico del V secolo ¢ la migliore prova che solo dietro la maschera
della finzione si poteva talvolta insinuare la verita sottaciuta e non altrimenti do-
cumentabile.

Nel percorso di questa personale galleria parleremo di Clitennestra, Cassan-
dra, Elettra e Athena.

Clitennestra

In Eschilo ha un rapporto di tipo maschile con il potere; ha sia un Logos
espresso da un linguaggio fornito di grande capacita retorica, ma anche una Metis
che esprime con la sua straordinaria abilita nel mentire, il carattere inflessibile e
determinato, capace di una spaventosa violenza di cui va fiera, sanguinaria nella
descrizione dell’omicidio, inconsueta per una donna I’esplicita connotazione ses-
suale del godimento provato nell’essere coperta del sangue del marito. Osservate
I’arma: ¢ I’ascia bipenne simbolo del potere politico e pit recentemente del po-
tere delle Madri, comunque impensabile in mano femminile, attraverso la quale
rivendica il suo ruolo di Signora unica della casa e del regno, contro quello che si
credeva fosse la natura femminile.

Diverse e variegate le tematiche fatte emergere dalle varie riletture succedutesi
nel corso degli anni, determinate dai modelli culturali e dal momento storico, pri-
ma fra tutte la Clitennestra descritta e tramandata da Omero in poi come crudele
infida violenta, adultera e assassina insomma il prototipo dell’infamia femminile.
In Omero cosi descritta:

“... quel perfido mostro copri se stessa d’infamia e tutte in futuro le donne, anche se
ce ne fossero delle buone.” (Odissea X1 432- 434).

11 La tragedia greca. Op.cit, a cura di Ch. R. Beye Laterza 1974

2-2020 Siracusane 53



Giuseppa Caudullo

Riabilitata negli anni ‘70 dal femminismo, che ne rilegge la storia, diventa una
donna indomita, dignitosa, capace di opporsi all’infelicita cui le donne sono con-
dannate in quella Polis che un grande antichista definiva il “club degli uomini”
per cui la violenza di Clitennestra diventa la conseguenza di una serie di violenze
del marito Agamennone; insomma la sua violenza viene giustificata da una serie
di intollerabili ingiustizie e di infelicita.

Per inciso Vendetta & figlia di Dolore che ¢ figlio di Amore.

Da archetipo negativo ad archetipo positivo, ma, in entrambe le interpretazio-
ni, il giudizio & univoco e come diceva Jung “L'univociti ha senso solo quando si
constata un fatto, ma non nella sua interpretazione”; dunque possiamo affermare
che le due letture parziali e storicamente datate non rendono sicuramente giusti-
zia alla donna. E tuttavia la storia di Clitennestra consente meglio di ogni altro
di interrogarsi sul rapporto uomo-donna, sul rapporto madre-figlia e su cosa &
cambiato da allora e soprattutto... in che cosa & stata riconvertita la scure?

Per noi moderni interpreti del mito, Clitennestra appare una figura anomala
rispetto al canone della donna greca. Particolare attenzione merita il suo rappor-
to di genere: per lei 'uomo nella coppia ¢ ridotto alla funzione di compagno del
commercio sessuale, egli non & pitl lo sposo che conduce la sposa al suo altare
domestico, né il padre che le da dei figli. Presso Clitennestra 'uomo ha la parte
che normalmente spetta alla concubina presso I'uomo: & un compagno di letto.

Clitennestra rinnega i figli, il focolare coniugale e la sottomissione della moglie
al marito e il silenzio, virtti propriamente femminile. Come le Erinni, che rappre-
sentano la sua causa a livello delle potenze divine, essa disprezza i vincoli coniuga-
li (Eumenidi 213 sgg) e traivincoli di sangue che contrappone e preferisce a essi,
vuole conservare soltanto quelli che uniscono il figlio al ventre che I’ha portato e
al seno che I’ha nutrito.

E dotata sia di un Logos che di una Metis, per il rapporto con il potere assolu-
tamente maschile, per una grande capacita retorica oltre che di una straordinaria
abilita nel mentire, di una inflessibile determinazione, violenta nel rapporto con i
figli vivi e potenzialmente pericolosi (Oreste ed Elettra) verso i quali non manife-
sta il medesimo amore espresso alla figlia Ifigenia morta.

Lastuzia (dolosai) & una dote propria di Clitennestra ed Egisto lo riconosce
(Agamennone 1635) tanto piu volentieri in quanto Clitennestra nella coppia oc-
cupa il posto dell’'uomo.

La sua Metis emerge al completo, Clitennestra sa sia 7zeditare una trappola,
che tessere il manto che le servira per catturare la sua preda (Agamennone 1383)
e la tende con cura e Agamennone vi cadra e non potra “zé fuggire, né evitare la
morte”. Si tratta in effetti di una rete da pesca, cosi definita da Elettra e da Oreste.

Ma se Clitennestra ha risolto con la scure il rapporto di genere, la donna di
oggi deposta I'ascia bipenne — anche perché sa bene che la legge non glielo per-

54 Siracusane 2-2020



Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguita

mette — resta in balia di un mondo che ignora o fa finta di ignorare le ingiustizie
e le violenze che subisce. E noto a tutti cio che avviene nella stanza dell’analisi
quando nel processo analitico emerge con estrema fatica una storia di violenze e
di abusi e subito si configura la domanda sul che fare.

E allora il mito di Clitennestra & legato al rapporto tra i generi che i greci chia-
mavano la guerra tra sessi. Ma se andiamo oltre la sua morte e seguiamo gli esiti
del processo ad Oreste leggiamo nella prima sentenza dell’Areopago che “non ¢
la madre la generatrice di quello che é chiamato suo figlio; ella é la nutrice del germe
in lei inseminato. 1l generatore é colui che la feconda...” (Eumenidi 658-660) ed &
per questo motivo che Oreste viene assolto dall’accusa di matricidio. E la prima
affermazione del ruolo di subalternita femminile che ha la donna nella riprodu-
zione, ipotesi trasformata in teoria scientifica da Aristotele che identifica la donna
con la materia e 'uomo con lo spirito.

Nella storia di Clitennestra vi ¢ dunque un intreccio interessante di vari ele-
menti storici, culturali e scientifici che mostrano il processo, che porta alla nascita
del diritto e dello stato,'? essere strettamente legato alla formulazione della teoria
dell’inferiorita e subalternita femminile.

Cassandra: prototipo femminile dell’intellettuale

Cassandra raduna in sé i tratti propri delle diverse eroine della tragedia greca
e nel suo personaggio si riscontrano un gran numero di caratteristiche ambigue
e apparentemente contraddittorie tra loro, ma proprio per questo molto interes-
santi.

L’ambiguita e la complessita della figura di Cassandra si coglie nel suo essere
contemporaneamente schiava, concubina, amante e sposa di Agamennone e, nel
confronto con Clitennestra, anche straniera da accogliere e poi ancora veggente
e profetessa e in quanto tale vergine. Come veggente ha una fase di percezione,
che si manifesta nella divinazione ispirata, durante la quale vede cio che accadra
e, come profetessa, una fase in cui comunica gli accadimenti futuri. Ma la parola
saggia di Cassandra non viene mai creduta da nessuno perché privata di pezzho (la
capacita di convincere) e questo ne accentua la solitudine.

Fin da Pandora, la saggezza femminile si presenta come un pericolo per I'u-
manita terrorizzando soprattutto i personaggi maschili, che di solito la collegano
alle arti magiche e oscure (come Creonte riconosce impaurito davanti a Medea,
in Medea 282-286)

Abbiamo detto come le parole di Cassandra sembrano vane perché private
della persuasione e anche della fiducia, come sottolinea Detienne, e per cio viene
condannata alla dimensione della “non realta”, all’opposto di quello che accadra
con la parola menzognera (il logos pseutes) o con la parola bugia (logos pseudos)

12 Tl diritto restera prerogativa maschile, in Italia le donne sono state ammesse in magistratura solo nel 1963.

2-2020 Siracusane 55



Giuseppa Caudullo

di Clitennestra il cui discorso provvisto di peitho sara tuttavia dotato di potere
sugli altri.

Per cio il discorso di Cassandra diventera simbolo della “mancanza di ricono-
scimento pubblico del discorso femminile” e piti in generale, sara emblema del
discorso pubblico rifiutato e tuttavia successivamente verificato, in altre parole
pitl carisma che potere.

Cassandra e Clitennestra entrambe in possesso di un logos si trovano assi-
milate ai valori maschili dal momento che le loro relazioni con la comunita si
frantumano e appaiono come donne che non si limitano a subire, ma si ribellano
secondo un’inversione dei ruoli che conferisce loro una femminilita oltremodo
trasgressiva.

Se Clitennestra si ribella con ’azione, Cassandra trova il modo di ribellarsi nel
non agire, lasciando che si compiano i fatti cosi come da lei stessa profetizzati, lei
vede a dispetto della volonta degli déi e di quella degli uomini.

La Cassandra donna veggente rappresentera sovente, nella tradizione lettera-
ria, la “donna saggia” incarnando un binomio di “donna e sofia”. Binomio desti-
nato ad essere un motivo di disagio per I'uomo greco che si rifiuta in numerose
occasioni di accettare questa combinazione.

1l coro dell’Agamennone, colto dalla paura e dall’angoscia di fronte ai suoi
movimenti, ai suoni e alle parole, capisce che si tratta di una donna saggia e quin-
di sofferente (Ag. 1295 ...), stabilendo un rapporto che abbina la saggezza delle
donne al pathos e richiama la massima eschilea del pate: mzatos al femminile “im-
para la saggezza attraverso la sofferenza”.

Cassandra come donna Sophia non puo non ricollegarci alla Sophia Mater che
in alcune interpretazioni ¢ stata configurata con lo Spirito Santo per poi essere
immediatamente dichiarata un’interpretazione eretica dalla chiesa; d’altra parte
lo Spirito Santo ¢ stato quasi sempre al margine della gerarchia ecclesiastica, la
quale gli ha sempre riconosciuto pit carisma che potere, pitt movimento che sta-
bilita, pit innovazione che permanenza.

La figura mitico-tragica della principessa troiana si situa nell’ambigua linea di
confine che separa il divino e 'umano, rendendo estremamente complesso il rap-
porto che si stabilisce non solo tra Cassandra e gli uomini, ma anche con gli dei.

Cassandra ¢ stata definita essa stessa un ossimoro, nel suo ruolo di vittima e
di vendicatrice, nell’accettazione delle norme e nella ribellione, nella rappresen-
tazione della ragione e della follia, nella verita e nell'inganno, nell’appartenenza
e nell’emarginazione, nel padroneggiare sia il linguaggio (logos maschile) che il
silenzio (virtu peculiare delle donne), imponendosi come figura emblematica di
quel groviglio di pulsioni che muovono I’anima umana.

56 Siracusane 2-2020



Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguita

Elettra e il Ripudio

Associati ad Elettra sono la verginita, il pudore, la riservatezza — insomma tut-
te le qualita che derivano dalla passivita ed esaltate da una certa cultura.

Elettra configura 'odio e I'ingratitudine verso la genealogia materna, ¢ op-
posta a Clitennestra, e nello stesso tempo ¢ anche il suo doppio, & Vergine; il
suo nome Elektra ha potuto essere messo in rapporto con alektra, senza letto
matrimoniale, e in effetti Elettra ha fatto sua la formula di Athena, dea votata alla
verginita (Coefore 140, 486) “lodo il maschio in tutto tranne che per sposarmi” (Eu-
menidi 736 e sgg.). Ama suo padre tanto appassionatamente quanto Clitennestra
lo odia: attaccandosi al focolare che I’ha vista nascere, finisce con I'identificarsi
con gli uomini della sua linea paterna; Clitennestra appropriandosi del focolare
di suo marito, per fondarvi la sua propria linea materna, si fa uomo. Entrambe
per ragioni inverse sono estranee alla sfera del matrimonio. Una rimane al di qua,
Ialtra va al di la.

Nelle Coefore invoca il ritorno di Oreste e I'uccisione di Clitennestra ed Egisto
secondo giustizia.

E chiede di essere “...pia casta della madre e piat pure siano le mie mani”. Li
maledice ma pur essendo piena di rancore e di odio resta prudente nell’agire.

Che tipo di logos esprime?

Gli epiteti con cui descrive/apostrofa la madre straboccano di odio eterno “La
maledetta, che mai ebbe pet figli sentimenti di madre”, “madre odiata”, “miserabi-
le impudente madre che oso seppellire Agamennone con miserabili esequie, senza
onore di cittadini come re e senza segni di lutto come marito”. Elettra non rispetta
il legame di sangue con la madre odiandola e istigando Oreste a uccidere la madre
per vendicare il padre.

Nell’Orestea la relazione genealogica fra donne compare come qualcosa di
negato. La genealogia femminile deve essere soppressa a vantaggio della relazione
padre figlio e dell’idealizzazione del padre e del marito come patriarca. Questa
negazione ¢ rappresentata dalle figure della dea Atena e di Elettra.

Interessante il fatto che, dopo aver descritto la madre nei termini peggiori,
dice di sé di avere un cuore implacabile ereditato dalla madre; evidentemente la
negazione della madre non impedisce una identificazione con essa.

“Ma nella negazione il soggetto non si libera completamente del suo oggetto. Quando
nego qualcosa, do anche vita a questa cosa in un certo senso e in un certo modo. Ma
non significa che questa cosa ritorni nella stessa forma, non significa che cio accada in

una unitd, in una fusione tra me e cio che nego”.”

11 ripudio di Elettra verso Clitennestra — pensa la Batler — che abbia una sorta

13 Butler J., Question: di genere. Il femminismo e la sovversione dell'identita, Laterza 2013.

2-2020 Siracusane 57



Giuseppa Caudullo

di potere costitutivo.

1l ripudio ha e produce senso Verneinung. Nel personaggio di Elettra il ri-
pudio appare cruciale e probabilmente ha a che fare con il riconoscimento. E al
rapporto adre-figlia che voglio porre I'attenzione.

E qui si entra in un ambito che le femministe definiscono un enigma irrisolto
intendendo la barriera costituita da ‘odio’ e ‘ingratitudine’ della donna verso la
madre ma anche delle donne fra loro.

Questo enigma, prima delle femministe, ha impegnato la mente di Melanie
Klein, per il resto si tratta di un rapporto poco trattato dalle varie psicologie; Jung
con la coppia mitologica di Demetra e Core svolge principalmente I’aspetto della
Riconciliazione e non dell’odio e della ingratitudine. Si tratta a mio avviso di una
questione molto importante.

Il femminismo tendenzialmente ha cercato di mettere questo enigma sul con-
to del patriarcato “z/ patriarcato ha asservito le madri rendendole odiose alle fi-
glie amanti della liberta per cui le donne rivolgevano contro gli uomini e contro
il patriarcato i sentimenti negativi originariamente rivolti contro la madre”. Con
I’emancipazione delle donne e le relative conquiste sociali assistiamo ad un cam-
biamento che riguarda le relazioni della donna con la figura della madre ma come
tutto cio si sia tradotto nel rapporto madre-figlia & sicuramente una questione da
approfondire.

Athena: la figlia di Zeus e di Metis — la coniuctio di Logos e Metis

Considerata nel mondo greco come la dea della ragione chiamata la Parthénos,
la vergine per antonomasia, “Presiede alle arti e alla letteratura, funzione nella
quale tende a soppiantare le Muse, ma ha pin rapporti con la filosofia che non con la
poesia e la musica propriamente detta. Presiede all'intelligenza navigatrice. Anche,
quale dea dell attivita dell'intelletto, ella protegge le filatrici, i tessitors, le ricama-
trici, i panierai ecc. E nel gesto del panieraio che intreccia il cesto che si rivela piti
chiaramente la complicita del cerchio e del legame. La sua ingegnosita si era anche
applicata alle arti della pace, a lei si riconosce l'invenzione dell’olio d’oliva e anche
Uintroduzione dell’olivo nel paese. Gli attributi di Athena erano la lancia, I'elmo e
legida. Aveva 'egida in comune con Zeus” **

Apollo cosi definisce nelle Eumenidi la condizione familiare di Athena:

“la dea che non ha avuto una madre, che non é stata nutrita nelle tenebre di un ven-
tre” (Eumenidi v. 665).°

Ma le parole di Athena sono un po’ diverse “Madre non ho che generata n’ab-

14 Enciclopedia dei miti, Garzanti 1987.
15 J.P.Vernant, Mito e pensiero presso i greci p. 179, Einaudi 1978.

58 Siracusane 2-2020



Logos ed Eros in un teatro di conflitti e ambiguita

bia e il costume virile, approvo, tranne che stringer nozze, con gran cuore, in tutto” '°

Possiede la parola, il logos, che unita alla peitho — la persuasione — cambia I’azio-
ne. “Ben t'indurrai per le parole mie a non scagliare con pronta lingua il maleficio
e tutti farne abortire i frutti” dice alle Erinni. E dunque possiede il logos con la
peitho e la Metis. Non ¢ una dea su cui ci sono interpretazioni concordi, & essa
stessa un tentativo riuscito di unione di opposti il Logos e la Metis.

Guardando la stele 695 la vediamo con un casco, vestita di un peplo, che
appoggia la mano sinistra su una lancia e che sembra “meditare” a testa china,
davanti ad un pilastro, interpretata prima come la ragione greca poi smentita,
certamente medita perché la vittoria & incerta e i giochi si svolgono in uno spazio
aperto, ma lo fa nel senso greco di mzethestai — Iattivita intellettuale della Metis.

Athena ¢ la Coniunctio di mente e corpo e anche di conscio e inconscio ¢ lei
che compie il riconoscimento e la riconciliazione degli opposti e propone una so-
luzione. Dice Jung:

“... la Contunctio puo assumere anche forme pin efferate di quelle relativamente
innocue descritte nel Rosarium (...) Come Kerényi ha dimostrato brillantemente
sulla base dell’esempio di Medea, “si tratta di una tipica combinazione dei motivi
di amore perfidia, crudeltd, maternita, assassinio di congiunti e infanticidio, magia
ringiovanimento e oro”. La medesima combinazione compare in Iside e nella prima
materia, e forma il nucleo del dramma causato dal mondo materno, senza il quale
pare impossibile qualsiasi riunificazione” .V

E ancora:

“¢ pero essenziale che non venga sottratto nulla alla realta dell’inconscio e che le
immagini dell' inconscio vengano intese come fattori reali ed effettivi (...) a non vo-
ler riconoscere alle figure inconsce la dignita di agenti spontanei, si rimane vittima
infatti di una fede unilaterale nel potere della coscienza, che alla fine conduce ad
una tensione eccessiva.(...) una base sicura si crea soltanto quando le premesse istin-
tuali dell'inconscio vengono prese in eguale considerazione dei punti di vista della

. »” 18
coscienza .

Ed ¢ quello che fa Athena riconoscendo alle Erinni una dignita. Athena per-
suade le Erinni sconfitte a rinunziare al loro lato sanguinario, a trasformarsi in
Eumenidi ed entrare nella polis svolgendovi un ruolo. Vuol dire che certi elemen-
ti del mondo antico appena superato non andranno del tutto repressi, ignorati,
andranno piuttosto acquisiti, assimilati e naturalmente modificati. E la concilia-
zione degli opposti ma non solo. Linterpretazione secondo la quale I’assoluzione

16 J.P.Vernant, ivi, p. 299.
17 Carl G. Jung, Opere, vol X1V, p. 27.
18 Carl G. Jung,R. Wilhelm, I/ segreto del fiore d’oro, Boringheri 1971.

2-2020 Siracusane 59



Giuseppa Caudullo

di Oreste segna la sconfitta della parte del mondo femminile ¢ da rivedere. Nel
senso che lo ¢ diventato nella storia della societa patriarcale cosi come si ¢ svilup-
pata; sappiamo come ¢& andata, come la rigidita e 'unilateralita sia stato un limite
della nostra civilta e sappiamo che la soluzione di eliminare o di far tacere il lato
oscuro, emozionale non ha funzionato.

Solo con fatica e da pochi decenni in alcuni ambiti del diritto, del linguaggio,
della religione, delle neuroscienze si stanno cercando le necessarie correzioni ad
una concezione rigida e arbitraria dell’universo, ad un Logos senza una Metis.

Se la soluzione ¢ riconoscere alle figure inconsce una dignita, si tratta di fare
emergere in rapporto ad un immaginario simbolico dominante un altro imma-
ginario finora censurato e rigettato per un incontro ad un altro livello, che non
sappiamo quale possa essere. Si tratterebbe di un momento di passaggio, di una
attesa, di uno stare come quello del tempo dell’analisi che ¢ una pazienza attiva,
una terra di mezzo, tra silenzio e parola, tra paura e scelta. Questo pensiero &
stato espresso splendidamente da Maria Zambrano con la figura dell’aurora. Au-
rora come possibilita e segno di tutte le promesse, nel crepuscolo dell’aurora puo
accadere di tutto.

“Laurora che ha risvegliato il germe — preesistente ma quasi normalmente assopito
— dell'illimitato e dell’ardente, ci appare come un limite, un confine che ci arresta e
¢i chiama in modo ineludibile. E un sogno, un luogo dove i semplici sentire con il
loro naturale fantasticare, sembrano sul punto di essere soppressi. (...) Lapparizione
dell’ Aurora unifica i sentire trasformandoli in senso, reca il senso”.

60 Siracusane 2-2020



IL SACRIFICIO DI IFIGENIA:
TRADIMENTO MALINCONICO
DELLANIMA IN UN PROCESSO DI
RINNOVAMENTO DEL SE

Luca Brasci

Riassunto

In questo scritto ci si prefigge di dimostrare come sia possibile adombrare nella
tragedia di Euripide Ifigenia in Aulide, il processo di involuzione malinconica di
un uomo, eccessivamente irretito nel suo ruolo di potere. Il sacrificio della figlia
da parte del re acheo pud essere interpretato come un tradimento della propria
anima, alla quale segue, paradossalmente, una rinascita, un rinnovamento spi-
rituale. Nella metafora alchemica del processo di individuazione il vecchio re
si ammala e deve morire per trasformarsi. Un sacrifico si rende necessario per
un nuovo inizio. ’animale guida-totem di tutto il processo ¢ la cerva, sacra ad
Artemide.

Abstract

In this paper we aim to demonstrate how it is possible to overshadow in the
tragedy of Euripides Ifigenia in Aulide, the process of melancholy involution
of a man, excessively ensnared in his power role. The sacrifice of the daughter
by the Achaean king can be interpreted as a betrayal of his own soul, to which
follows, paradoxically, a rebirth, a spiritual renewal. In the alchemical metaphor
of the process of individuation the old king falls ill and must die to transform
himself. A sacrifice is necessary for a new beginning. The totem-guiding animal
of the whole process is the hind, sacred to Artemis.

Résumé

Dans cet article, nous visons a démontrer comment il est possible de faire de
l'ombre a la tragédie d’Euripide Ifigenia in Aulide, le processus d’involution
mélancolique d’un homme, excessivement pris au piege dans son rdle de pou-
voir. Le sacrifice de la fille par le roi achéen peut étre interprété comme une
trahison de sa propre ame, a laquelle s’ensuit paradoxalement une renaissance,
un renouveau spirituel. Dans la métaphore alchimique du processus d’indivi-
duation, le vieux roi tombe malade et doit mourir pour se transformer. Un sa-
crifice est nécessaire pour un nouveau départ. L'animal guide-totem de tout le
processus est la biche, sacrée pour Artemis.

“Da che agreste vallata della verde

Inghilterra, da quale miniatura persiana, da quale

arcana regione delle notti e dei giorni che il nostro reri
racchiude, venne la cerva bianca che stamane

sognai? Duro solo un secondo. La vidi attraversare

i prato e perdersi nell oro d’un meriggio illusorio.

Lieve creatura fatta un po’ di memoria e un po’ d’oblio,

cerva a un solo lato. I numi che reggono questo curioso Mondo
n2’hanno permesso di sognarti, non d’esserti padrone: forse a
una svolta del futuro profondo

2-2020

Siracusane

61



Luca Biasci

Fincontrero di nuovo, bianca cerva del

sogno. Sono anch’io un lucido sogno che dura
poco pia di quel sogno del prato e del
candore.”

(Jorge Luis Borges)!

mmaginiamoci Euripide intorno al 406 a.C., possibile data in cui ha composto

una delle sue tragedie pit incisive ed emblematiche: Ifigenia in Aulide. Fuori i
clamori della guerra fra Atene e Sparta, che sta per finire ma che lascia devasta-
zione, crudelta e ovviamente morte alla sue spalle. Euripide ¢ ormai in tarda eta,?
non sappiamo quanto anziano ma & anziano; se ¢ attendibile la sua data di nascita
fissata per il 480 a.C., & un settantaquattrenne per cui possiamo dire per quell’e-
poca ¢, decisamente anziano. Inoltre, quando scrive quest’opera ¢ ormai esule da
2-3 anni (dal 408), ospite del re Archelao in Macedonia. E un esule/ospite, nel
senso che Archelao lo ha invitato a far parte del suo cenacolo di intellettuali ed ar-
tisti, ma &€ comunque fuori dalla sua patria e se ha deciso di allontanarsi dalla sua
“amata spelonca”, che fosse metaforica o fisica (secondo un racconto fantasioso si
sarebbe trasferito in una grotta con tutti i suoi libri per dedicarsi solo ai suoi studi
lontano dal contatto umano), di fatto ¢ in esilio. Quello che & certo, & che era un
intellettuale di alto livello, ricco di famiglia al punto da possedere una biblioteca
e vicinissimo al circolo filosofico dei sofisti della sua epoca (Alcibiade e Crizia),
con i quali condivideva lo spirito scettico critico ed un certo tipo di pessimismo
nichilista modernissimo, potremmo dire contemporaneo. Quindi, riassumendo,
abbiamo un Euripide al tramonto della propria esistenza, reduce da una guerra
sanguinosa, lontano dalla patria, probabilmente al culmine del suo pessimismo
dopo una carriera da tragediografo florida (novanta tragedie al suo attivo), ma de-
ludente sul piano del successo: vincera solo per 5 volte durante le rappresentazio-
ni e quindi pochissime volte in confronto ai giganti suoi predecessori (Eschilo e
Sofocle). 11 suo stile ¢ difficile, aspro, in controtendenza. Entreremo, gioco forza,
dentro la sua poetica pit avanti, ma per adesso ci basti dire, con Nietzsche, che
Euripide ¢ il distruttore della tragedia perché i suoi personaggi spingono al limite
il senso tragico fino a superatlo; il teatro greco vira nel teatro moderno. I perso-
naggi delle sue tragedie Aristofane li derideva denominandoli “eroi pezzenti”,
che condividono tutte le meschinita degli uomini. Euripide annulla la distanza
tra mito ed esperienza quotidiana e quindi diventa un de-mitizzatore.” Quindi
possiamo ben capire quanto deve essere stato scomodo per la sua epoca come
autore e quanto deve aver lottato anche con se stesso per non cedere alla tenta-

1 Borges, J.L., Poesie, Milano, Feltrinelli, 2004.
2 Lesky, Albin. Storia della letteratura greca, vol. 1, Milano, 11 Saggiatore, 1962-1987.
3 Bultmann, R., Nuovo testamento. Il manifesto della demitizzazione, Brescia, Queriniana, 1970.

62 Siracusane 2-2020



1 sacrificio di Ifigenia

zione di compiacere il pubblico, per mantenere il suo discorso coerente; discorso
che culmina appunto in questa sua ultima opera. E con questo stato d’animo che
Euripide si appresta a scrivere la sua Ifigenia e possiamo quindi immaginarci che
una sera, al lume di una sua candela, ha deciso di raccontarci una storia. Bisogna
essere alla “Sera della vita”, sia nel senso di un percorso biologico che volge al
termine, sia nel senso di una disposizione d’animo, come ci insegna Carl Gustav

Jung:

“Anche adesso non posso fare altro che raccontare storie (Geschichten erzhilen) su
questo tema (Das Leben nach dem Tode): ‘mythologein’. Forse bisogna essere vi-
cini alla morte per acquistare la libertd necessaria per parlarne (...) per l'intelletto
(Verstand) il “‘mythologein’ ¢ una speculazione sterile, ma per 'anima (Gemriit) &
wn’attivitd salutare” *

Per quanto possa apparire discutibile e riduttivo il ricondurre alla vita dell’au-
tore le motivazioni che si celano dietro il desiderio di comporre una determi-
nata opera, con una specifica trama ed intreccio, non credo si possa non tenere
conto delle particolari condizioni sociopolitiche e psicologiche in cui si trovava
Euripide quando ha scritto Ifigenia e soprattutto credo non si possa prescindere
dalla sua situazione psicologica, personale e archetipica. Dunque la mia ipote-
si ¢ che, naturalmente non tanto come personaggi storici ovviamente, ma come
icone storico/rappresentative di determinanti archetipiche, autore e protagoni-
sta, Euripide e Agamennone, almeno per certi versi, possano identificarsi e in
questa tragedia euripidea credo si possa scorgere, attraverso una lettura psicolo-
gica/archetipica, 'involuzione sul versante depressivo di una coscienza maschile
(personale/collettiva) invecchiata e bisognosa ormai di un necessario/inevitabile
rinnovamento. Questa stessa coscienza maschile, invece, perseverando verso la
difesa del Logos ad ogni costo, contro anche il proprio istinto ed il parere dei pro-
pri cari, ferisce la dimensione erotica/animica della vita/natura e patisce, quindi,
la nemesi della Grande Dea. Questa ipotetica nemesi si realizzerebbe attraverso
una psicosi malinconica, che va a colpire il protagonista (’autore?) e culmine-
rebbe nell’agito violento verso il Sé, attraverso il tentativo di eliminazione di Ifi-
genia, da intendersi come rappresentante dell’anima/psiche (sostanzialmente e
anche riduttivamente certo, quindi un tentativo di suicidio). Infatti la fine non
sara segnata per il soza/bios (Ifigenia non viene uccisa), ma per I'anima, costretta
a calarsi in livello pit indifferenziato/teriomorfico’ (la cerva), con una ricaduta
enantiodromica della coscienza in uno stato fusionale con la natura. Enantiodro-
mica ricaduta perché ¢ tale il contrasto fra la coscienza solare egoica di un Aga-

4 A.Jaffé (a cura di), Ricords, sogni, riflessioni di C. G. Jung, Milano, Rizzoli, 1992, p. 354.
5 Jung, C.G., Gli archetipi dell'inconscio collettivo, in Opere volume V, Torino, Bollati Boringhieri, 1970, pp.
222;251.

2-2020 Siracusane 63






1 sacrificio di Ifigenia

mennone tutto identificato con il suo ideale e la regressio ad uterum naturae finale,
dove Agamennone/Ifigenia continuano a vivere, o meglio ri-nascono, sotto forma
di cerbiatta, tornano creature dell’hunzus della foresta vergine e quindi portano a
compimento un ciclo vitale/animico/coscienziale che si azzera, dando cosi il via
ad un nuovo inizio. In termini psicopatologici/archetipici, nei termini quindi pro-
prio della cosiddetta “patologizzazione”,* dovuta al pulsare dei nuclei archetipici,
il modo di pensare e di agire di Agamennone sembra quello di un folle invasato
dal Logos. In termini psichiatrici: uno stato misto delirante (quindi un disturbo
dell’'umore ma con aspetti deliranti) dal quale non & permesso risollevarsi se non
attraverso una “cura”. Cura tra virgolette naturalmente perché si tratta di capire
che tipo di cura sia eventualmente possibile.

Ma veniamo al racconto, veniamo alla tragedia.

Agamennone ¢ nella sua tenda, tormentato dal dubbio e dal rimorso, non
vuole pit tener fede al patto stipulato con gli argivi e alla promessa fatta al fratello
Menelao, dar guerra ai Troiani per vendicare il ratto di Elena (che poi ratto non
¢ ma semmai fuga d’amore, seppur supportata dalla dea Afrodite, ma comunque
cosi se la deve raccontare la coscienza collettiva degli Achei, per difendere I'e-
go virile da una frustrazione intollerabile). Agamennone inorridisce riguardo a
quanto ha pensato in precedenza ed esce d’impeto fuori dalla tenda alla ricerca
del fedele servo senza nome che vien chiamato solo Vecchio.

E cosi deve essere perché questo ¢ il suo ruolo archetipico. E a tutti gli effetti
un vecchio saggio, nascosto nelle viscere del servo fedele, del giullare di corte,
del trickster; & 'uomo che genuflettendosi di fronte al padrone, proprio nell’atto
di abbassarsi in realta lo rovescia e si pone lui in posizione regale. Perché ¢ il
depositario della vera saggezza ed infatti sara proprio questo vecchio, soprattut-
to nell'incipit dell’opera ma anche in seguito, a dispensare parole di saggezza al
disperato e gia abbastanza folle Agamennone, triste, contraddittorio, dubbioso.

Il testo inizia con un simbolo esoterico astrologico importantissimo, Agamen-
none ¢ uscito dalla tenda e domanda al vecchio qual & quell’astro che splende
nel cielo e si sente rispondere: “Szrio”. Tutti noi sappiamo bene quanto ¢ densa
di simbologia e di esoterismo questa stella. E la stella fiammeggiante della Mas-
soneria, della Golden Down e di molte societa esoteriche. Nel 1977 fece scalpore
il controverso best seller dello scrittore americano Robert Temple, “Il Mistero di
Sirio”,® in cui affermava che i Dogon (antica tribu africana del Mali) conoscessero
una lunga serie di dettagli concernenti Sirio, impossibili da scoprire senza 'uso
di telescopi e la ricollegava alla leggenda di Atlantide ed agli alieni. Ma al di la

6 1l processo di “patologizzazione” diviene ben meno riduttivo se lo si intende come I’ha esaustivamente illu-
strato James Hilmann nel suo: La vana fuga degli dei, Milano, Adelphi, 1988: le immagini archetipiche rimosse
dalla coscienza unilaterale, ritornano sotto forma di “morbi mentali”.

7 Jung, Ibidem, pp. 245-64.

8 Temple, RK. G., I/ mistero di Sirio (The Syrius Mystery), St. Martin’s Press, 1976 Trad. It, Piemme, 2001.

2-2020 Siracusane 65



Luca Biasci

di queste amenita, che ci portano in parte fuori tema, quel che ¢ certo ¢ che ci
troviamo di fronte ad un grande simbolo in cui ¢ contenuto, 7z nuce, gia tutto il
mitologema da cui scaturisce la tragedia.

Sirio,” astronomicamente Alfa Canis Majoris, conosciuta anche come Stella
del Cane o Stella Canicola, in latino Sirius, & una stella bianca della costellazione
del Cane Maggiore; ¢ la stella piu brillante del cielo notturno, la seconda stella
pit brillante del cielo; quindi niente di strano apparentemente se Agamennone,
uscendo a rivedere le stelle, di un cielo probabilmente estivo, ne viene subito col-
pito, si lascia immergere nei suoi raggi. Presso molte culture, la stella & stata spes-
so associata alla figura di un cane, ed ¢ spesso indicata come foriera di sciagure. E
anche questo non ci sorprende, siamo in una tragedia, I'intreccio nasce sotto ’e-
gida di una stella nefasta. Presso i Greci si riteneva che il suo scintillio, al suo sor-
gere eliaco, potesse danneggiare i raccolti, portare forte siccita o persino causare e
diffondere epidemie di rabbia; il suo nome deriva infatti dal greco antico Zeipiog
che significa splendente, ma anche ardente, bruciante. La stagione che seguiva
I'avvento della stella nel cielo mattutino era chiamata “Canicola” (con evidente
riferimento al termine “Cane”, che designa la costellazione di appartenenza della
stella) o estate. Gli abitanti dell’isola di Ceos, nel Mare Egeo, avrebbero offerto
dei sacrifici a Sirio e a Zeus per invocare i venti rinfrescanti e avrebbero atteso la
ricomparsa della stella in estate. Quindi se Sirio non ¢ favorevole, niente vento e
tutto questo ¢ in linea con l'intreccio. Se la stella fissa Sirio, la stella del cane di
Orione a 13 gradi Cancro, non ¢ in posizione favorevole per I’astrologia abbiamo
pericolo e morte, cioé “morte violenta”: ecco il sacrificio di Ifigenia, conditio sine
qua non, per la spedizione degli argivi.

Ma per svelare gli aspetti pit esoterici della stella bisogna rivolgersi all Egitto.
Sirio ¢ riportata nei primissimi registri astronomici, conosciuta presso gli antichi
egizi col nome di Sopdet; durante il Medio Regno, gli egizi basavano il loro calen-
dario sul sorgere eliaco di Sirio, ossia il giorno in cui la stella diventava visibile
all’alba, poco prima che la luce del Sole la oscurasse in cielo, che all’epoca coinci-
deva con il prossimo arrivo delle inondazioni annuali del Nilo e del solstizio, dopo
circa 70 giorni in cui la stella non era stata visibile nei cieli. Il capodanno egizio
cadeva in estate, nel giorno detto “1 Thoth”, corrispondente all’odierno 29-30
agosto. Tra gli egizi il geroglifico “spdt”, per indicare questa stella che chiamavano
Sept, nome ellenizzato in Sothis (nella traslitterazione greca), mostra una stella e
un triangolo; nella mitologia egizia, Sozhis era identificata con la grande dea Iside,
che formava una trinita con il marito Oszride e il loro figlio Horus, mentre i 70
giorni di assenza della stella simboleggiavano il passaggio di Iside attraverso il
“duat” (I'oltretomba egizio). Settanta erano anche i giorni che i defunti trascor-
revano nelle “case dell’imbalsamazione”. Questo a giustificare il forte legame tra

9 Enciclopedia Treccani, voce: Sirio.

66 Siracusane 2-2020



1 sacrificio di Ifigenia

gli antichi egizi e la stella Sozhzs, perché era la Dea che presenziava il ciclo della
morte-rinascita. Del resto 'ombra/Animus di Osiride/Sirio ¢ Anubi, il dio dalla
testa di cane che presenzia gli inferi. Al suo cospetto qualcosa o qualcuno deve
morire, essere sacrificato, smembrato, imbalsamato e poi risorgere trasformato.
Questo ¢ il destino segnato della coscienza maschile Euripide/Agamennone e
della sua Anima, Ifigenia.

Ma Sirio/Sept non era identificata solo con Iszde ma anche la dea arciera Sazz,
una forma di Iside guerriera. Sostanzialmente una variante egiziana di Artemide.

Ripercorrendo a ritroso il mitologema verso la notte dei tempi troviamo un
riferimento anche nel Vedanta dove I'arciere ¢ Rudra, quindi maschio, ma padre
delle 27 sorelle spose del re So7za (la Luna) e che sono le dimore lunari dell’astro-
logia indiana. In Cina, Sirio ¢ la stella della “Lupa celeste” che minaccia di ingo-
iare il Sole, che viene difeso dalla freccia divina di Shen (Orione). Il simbolismo
dell’arco e della freccia & onnipresente e questo ci riporta alla presenza di Artemi-
de. Quindi la tragedia nasce sotto il segno della Grande Dea della morte-rinascita
ma anche sotto quella particolare declinazione della Dea che ¢ rappresentata,
appunto, da Artemide.

All’inizio della tragedia tutto ¢ silenzio e inazione: “zon c’é voce né di uccelli né
di mare, i venti non soffiano, immobili le guardie sulle mura, tutto congelato” dice
il poeta tragico tramite Agamennone. Come non farsi venire in mente, da psichia-
tra, il silenzio e I'arresto della depressione. Lo spazio patico, “sentito”, descritto
da Minkowsk:,' che tende ad essere vissuto, di conseguenza, come disperatamen-
te vuoto, piatto, senza rilievo e prospettiva, senza suoni: le cose sono sentite come
isolate, senza rinvio intenzionale, sentite come lontane in senso esistenziale; ma ¢
anche uno spazio chiuso, raggrinzito, coartato, bloccato, soffocante, opprimente.
E il peso della colpa che si fa sentire in Agamennone e che desertifica il suo pre-
sente, che congela e coarta il suo orizzonte esistenziale e lo mette direttamente
nelle mani del suo essere per la morte.

L’angoscia che Agamennone svela al vecchio, portato dentro la sua tenda, & re-
lativa al peso del potere, 0 meglio di chi non ha onori; il re si dichiara sconfitto di
fronte al peso del suo incarico e di fronte al fatto di trovarsi fra due fuochi. Da un
lato, abbiamo la pressione esercitata dagli déi che sconvolgono 'uomo per le loro
cose non perfettamente compiute; in fin dei conti sono gli déi che hanno gettato
gli Argivi in quel guaio ed & una dea, quell’Artemide, che si reputa offesa e vuole
vendetta. Fuor di metafora, ci vuol comunicare Euripide, che spesso il destino si
scaglia con violenza contro di noi e chi ha responsabilita pubblica ne & maggior-
mente esposto, almeno per certi versi. Su un altro versante, anche gli uomini eser-
citano una ben dura pressione verso il loro re, con i loro pareri variabili, volubili
e difficili da soddisfare e da conciliare; il re viene schiacciato dalla distruttivita e

10 Minkowski, E., Cosmzologia e follia, saggi e discorsi, a cura di F. Leoni, Alfredo Guida Editore, 2000

2-2020 Siracusane 67



Luca Biasci

dalla voracita degli altri principi. Volendo attualizzare, questa potrebbe essere
una descrizione poetica-paradigmatica del tipico cu/ de sac in cui si puo venire
a trovare I'uomo di potere e di successo (oggi giorno il magnate, I'industriale, il
politico), il quale, schiacciato da un destino nefasto ma anche dalle “pressioni”
di alleati, collaboratori, pretendenti, prende atto del proprio fallimento e viene
sopraffatto, annichilito, dalla colpa. Abbiamo un rimedio in Omeopatia, che non
a caso si pud usare come terapia complementare in certe forme di malinconia,
che & ' Aurum metallicum, I oro, conosciuto gia nella Spagyria come medicamento
per le depressioni. L.a materia medica omeopatica di Aurum, corrisponde in gran
parte all’atteggiamento di Agamennone in questa tragedia, almeno per quanto
riguarda lo psichismo. Cosi, uno dei pit grandi omeopati viventi, George Vi-
thoulkas, descrive le sue caratteristiche psichiche:

“Il tema centrale di Aurum ¢é dato da estrema depressione e disgusto della vita che
progrediscono fino a pensieri di suicidio per finire nell autodistruzione. (...) Si tratta
di solito di persone chiuse, responsabili (...). Generalmente sono molto disciplinati
ed ambiziosi. Sembra che abbiano la convinzione di essere destinati ad un posto im-
portante nella vita. Questo aspetto illustra il carattere egoista di Aurum ed é proprio
questo elemento di egoismo che causerd a questi individui difficolta nel corso della
vita. (...) Diranno o daranno ['impressione che tutta la loro vita sia stata pervasa da
un senso di serietd, con un tocco di tristezza. Con il progredire della patologia, entre-

ranno in uno stato di autocritica, di auto biasimo per finire con la sensazione di non

valere niente e di essere incapact di riuscita in qualunque impresa”."!

Ma cosa puo significare questa imponente metafora poetica del re sconfitto, se
non il peso della vita, il peso della vita sociale, della vita pubblica, dell'impegno
collettivo!

E il peso di una vita come coscienza egoica ipertrofica ed ipersviluppata che
volge al termine e trova il suo limite, in Aulide. Il servo (impersonale, senza nome)
¢ il trickster, come gia scritto, ¢ il giullare di corte, che fa da grillo parlante ad
Agamennone, ¢ la funzione inferiore!? di Agamennone (probabilmente il senti-
mento). Il servo ¢ una dote della moglie, mandato da Tindaro in regalo, ¢ un
“Vecchio Saggio” al servizio del femminile, quindi sa intuire e soprattutto “sen-
tire” i voleri della Grande Dea. Ed ¢ proprio di fronte al suo servo che comincia
I'anamnesi del re: Agamennone tutto d’un fiato, per cosi dire, racconta come sono
andate le cose da quando gli Argivi stipularono il patto di difendersi 'un I'altro
dalle ingiustizie a quando Elena venne sottratta a Menelao, il quale raduno un
esercito e una flotta che, arrivata in Aulide, non trovo il vento e allora si consultod
Calcante, il quale promise partenza e vittoria in cambio del sacrificio di Ifigenia.
Quindi il servo, vecchio saggio, dotato di intuito e sentimento femminili diventa

11 Vithoulkas, G., pp.759-60, Materia Medica Viva, Milano, Edizioni Belladonna, 2000.
12 Jung, C.G., Tipi Psicologict, 1969.

68 Siracusane 2-2020



1 sacrificio di Ifigenia

il consigliere, I'alter ego piu evoluto, 'analista, il terapeuta potenziale in un certo
senso, di quest'uomo dall’Ego cosi irrigidito e sembra tendere 1'orecchio al rac-
conto di Agamennone per scoprire indizi e prove. In questo passo, la tragedia si
tinge di “giallo” come nell’omonimo genere letterario, ma a ben pensarci ricorda
molto da vicino quell’atmosfera che si viene a creare in analisi, quando anche noi
“junghiani” riteniamo che sia il caso di, momentaneamente, ad hoc, soprattutto
nella cosiddetta “prima parte” dell’analisi, seguire la scuola del sospetto®® (freu-
diana), e ci sentiamo di dover indagare nel passato del paziente. Allora ci mettia-
mo ad analizzare i dettagli e scopriamo che nella storia del nostro paziente c’¢ un
momento, o meglio pit momenti, in cui € stata presa una decisione determinante
e questa decisione, in un modo o nell’altro, nel bene e nel male, ha dato origine
ad una cascata di eventi apparentemente irrefrenabili, al culmine dei quali avver-
ra la resa dei conti, in un misterioso, imprevedibile, catartico momento futuro.
Agamennone protesta ma poi si lascia convincere e cosi facendo si consegna,
pur commettendo un evidente errore (perché tradisce la propria anima, tradisce
Ifigenia, prima ancora di sapere della mancanza di vento e della necessita del
sacrificio) da il via al proprio errare, cioé consegna il proprio destino personale
al proprio destino archetipico e cosi facendo fa comunque oscillare il suo asse
To-Sé. O meglio ¢ il Sé che fa oscillare I'asse ed attacca. Utilizzando una metafora
marziale, visto che di un capo guerriero stiamo parlando, possiamo utilizzare il
principio fondamentale del Ju-do,** dove la radice ju, vuol dire “cedevolezza”.
Nel Ju-do vi & una forma di lotta controllata, regolata da una regola precisa che si
chiama randori: se 'avversario ci sbilancia, la cosa da fare ¢ cedere, se lui spinge,
noi tiriamo, se lui ci tira, noi lo spingiamo. E come dire, seguiamo sempre Iav-
versario, seguiamo la corrente, seguiamo la forza della natura, non c¢i opponiamo
mai! Perché se ci opponiamo, comincia uno sforzo enorme, inutile dove comun-
que vince il pit forte e quando il pit forte vince allora il pit debole si schianta
al suolo ed ¢ la fine. E chi ¢ il piti forte fra il Sé e I'To? Siamo pit forti noi, fragili
entita individuali? Piccoli attimi di respiro venuti al mondo per subito uscirne?
O ¢ piu forte un impulso archetipico, il quale, attraversando le generazioni e le
epoche dalla notte dei tempi, viene dal passato pit profondo e si slancia verso il
futuro piu ignoto?

Agamennone avrebbe potuto cedere, se con lungimiranza avesse colto la folle
distruttivita “egoico-concretistica” e maschilista di Menelao e degli altri Argivi e
se avesse capito in quale gorgo mortifero si stavano gettando ed avrebbe rinun-
ciato. La sua rinuncia gli sarebbe costata il potere, avrebbe dovuto rinunciare
al trono, forse sarebbe stato esiliato come traditore del fratello e della patria,

13 Ricoeur, P.,, Dell'interpretazione. Saggio su Freud, 1l Saggiatore, Milano, 2002 (originale 1965).

14 Tl judo (jiido, via della cedevolezza) & un’arte marziale, uno sport da combattimento e un metodo di difesa
personale giapponese formalmente nato in Giappone con la fondazione del Kodokan da parte del prof Kand
Jigord, nel 1882.

2-2020 Siracusane 69



Luca Biasci

ma forse, perlomeno per il suo ciclo vitale, si sarebbe salvato, avrebbe condotto
una vita piu ritirata e solitaria, magari in una spelonca, proprio come Euripide,
appunto, in ritiro-meditazione, concentrato sul compito della seconda meta della
vita, ed avrebbe salvato la propria anima, consentendole una rinascita/trasfor-
mazione forse meno traumatica. Ma, invece, Agamennone non rinuncia affatto,
non cede, e cosi facendo innesca la tragedia o comunque sia (per riuscire dalla
personalizzazione riduttiva ) ne facilita 'innesco. Comunque sia, tutta questa sor-
te avversa che si presenta all’orizzonte, ma anche tutti questi pareri avversi degli
uomini, Agamennone li subisce, denotando uno stile del tutto passivo e depres-
sivo. Nel racconto della tragedia si evidenzia anche 'atteggiamento ossessivo, os-
sessivo-compulsivo possiamo dire, tipico di un quadro malinconico ma anche di
un quadro misto, dove I'umore oscilla vertiginosamente e anzi si mescola, si em-
brica, nel suo versante maniacale e nel versante depressivo, dando origine a quei
quadri cosi impulsivi e disforici che in psichiatria ben conosciamo.” Dopo aver
imbrattato, scancellato, sigillato, de-sigillato e ri-sigillato piu tavolette, alla fine
manda la tavoletta di disdetta e I'affida al suo alter ego sinistro (servo/maestro/
analista, rappresentante della funzione inferiore), ma se ci si pensa bene (anche se
nella tragedia non si legge) ¢ troppo tardi o comunque troppo sul filo del rasoio.
Questo, sempre tornando a Freud, sembra un atto di psicopatologia della vita
quotidiana. Sono quei ripensamenti dell’ultimo minuto che sembrano utili solo a
suggellare I'errore ormai immodificabile, o a creare ancora angoscia cercando di
ritardare I’esito nefasto ormai inevitabile, o I'illusione maniacale delirante di ope-
rare un diniego, di cancellare un fatto che ormai sta per accadere. Agamennone
ha gia ordito un tradimento feroce ai danni della figlia (e della moglie, che non
scordera il torto subito), pianificato nei dettagli: le due donne verranno attratte
dalla prospettiva di un matrimonio con un grande eroe, con Achille. Ma se I'in-
vito a venire a nozze era stato gia inviato in precedenza, come avrebbe potuto un
successivo ordine fermare un invito cosi allettante? Vi si scorge il dubbio osses-
sivo ed autodistruttivo di una coscienza in disfacimento: atti autolesivi di natura
depressiva o veri e propri tentativi di suicidi, che magari nascono apparentemente
dimostrativi cio¢ non finali, ma siccome la coscienza del soggetto ¢ spesso ormai
malridotta, arrivata ad un punto di non ritorno, i ripensamenti rendono solo pit
tragica o comunque pitt problematica la vicenda. Il vecchio servo, che ¢ tutt’altro
che passivo o rimbambito (& un vecchio saggio), non manca di rinfacciare al suo
re che ha osato troppo e anche che, con ironia, ha fatto veramente una scioc-
chezza nell’ordire un doppio inganno, sia verso la figlia che verso Achille... e per
ottener cosa? L'autodistruzione.

Ma Agamennone non comprende la portata di queste critiche, si limita a ma-
nifestare la sua angoscia travestita da premura, insistendo con veemenza sulla

15 Binswanger, L., Melanconia e mania, 1960, Torino, Boringhieri, 1971.

70 Siracusane 2-2020



1 sacrificio di Ifigenia

necessita di fermare il carro o I'eventuale corteo della figlia, ma ¢ troppo tardi: la
luce, il carro del sole, sembra portare speranza ed invece annuncia la fine. Ifigenia
e Clitennestra arrivano eccome, anzi anticipano quasi o cosi sembra dall’effet-
to scenico, quasi a schiacciare definitivamente quell’'impulso di ripensamento di
Agamennone. L'Ifigenia che arriva, che entra in scena, non & ancora la vera Ifi-
genia, chiave della tragedia. Non a caso questa Ifigenia viene descritta tramite il
coro, in maniera impersonale. E una fanciulla dai gusti piuttosto maschili, visto
che come un generale d’armata mette in rassegna e descrive con ammirazione tut-
to I'esercito degli acheli, i loro carri, le loro armi e poi la flotta; sembra in funzione
del padre, sembra una figlia identificata con I’anima maschile del proprio padre.
Questa anima maschile descritta dal coro probabilmente serve per introdurre
il drammatico dialogo tra i due fratelli, con I'ingresso in scena di Menelao, che
¢ il primo dei due personaggi che si mostreranno estremamente mutevoli nelle
convinzioni e nello stato d’animo, evidenziando un bipolarismo estremo (I’altro &
evidentemente lo stesso Agamennone).

Atteggiamenti ed umori mutevoli che, tra I’altro, sono costati ad Euripide, da
parte di una certa critica deteriore che nasce con il sarcasmo feroce di Aristofane,
la fama di costruire personaggi meschini, vigliacchi, deboli, labili; mentre in realta
¢ proprio questa ambivalenza estrema che rivela, semmai, la straordinaria con-
temporaneita di un Euripide. In questo senso, possiamo avvicinarlo a Joyce, Sve-
vo e a Pirandello, nel descrivere in maniera cosi vivida e realistica ’ambivalenza
della coscienza umana, cosi umana e troppa umana proprio perché ambivalente
e perché dominata e soverchiata dalla dimensione inconscia, quest’ultima proba-
bilmente in nessuno dei grandi tragici cosi presente come in Euripide. Ma al di la
di questa modernita stilistica e letteraria con questo dialogo si evidenzia, dal no-
stro punto di vista junghiano, ancor piu lo sbilanciamento continuo dell’asse To-
Sé, con I'instaurarsi di una serie di rovesciamenti enantiodromici, potenzialmente
infiniti. Potremmo dare ad Agamennone e Menelao il ruolo di funzioni psichiche:
I'To e 'Ombra. La coscienza di Agamennone di fronte al Sé che preme per vedere
realizzato il proprio progetto trasformativo (attraverso gli accidenti del destino e
Postilita/difficolta create dal collettivo), si scinde e si scatena un serrato confronto
tra I'To e 'Ombra dove ora domina il primo, ora la seconda e viceversa. In un pri-
mo momento Agamennone ¢ 'To paterno che difende la figlia e Menelao 'Ombra
del potere e della vendetta. Se leggiamo il dialogo della tragedia tra i due fratelli
attraverso questa lente si possono trarre considerazioni interessanti. E nel ruolo
di Ombra che Menelao cerca di convincere Agamennone a tener fede alla pro-
messa e, per far questo, fa leva sul fatto che le promesse agli amici si mantengono
(quindi viene stimolata la solidarieta virile), poi sull’ambizione di comando e di
bottino sui troiani (quindi si stuzzica 'avidita e 'arroganza che Agamennone per
prima aveva mostrato di avere), poi sul senso del ridicolo in cui avrebbe gettato

2-2020 Siracusane 71



Luca Biasci

se stesso e la figlia rinunciando.

Quindi Menelao/Ombra spinge anche sull’orgoglio e sulla Persona di Aga-
mennone, il suo ruolo sociale. Agamennone, come spesso succede proprio nel
confronto con I’'Ombra, ha uno scatto di rivalsa morale e reagisce accusando lui,
Menelao (cio¢ il proprio lato oscuro come uomo/Agamennone), di combattere
per una moglie in realta del tutto negativa (di nuovo vendetta, egoismo, avidita,
maschilismo, la moglie come possesso) e dichiara che non uccidera i suoi figli
per questo; cioé Agamennone per un attimo si rende conto che potrebbe salvare,
attraverso un atto di pzetas, la propria parte innocente, la propria parte vitale, la
propria Anima. E il coro amplifica questa parziale e momentanea presa di co-
scienza ricordando che & virtuosa la scelta di risparmiare i figli. Vi & poi un nuovo
scontro Io/Ombra, dove Menelao si appella di nuovo ad una presunta fratellanza;
ma Agamennone non solo risponde di volergli essere fratello nella saggezza, non
nella stoltezza ma poi ha il momento di maggiore lucidita presente in tutta I'o-
pera ed ¢ anche forse il passo dal quale io ho preso le mosse per questo mio bre-
ve intervento di commento alla tragedia, perché si parla esplicitamente di follia.
Agamennone accusa Menelao di delirare per opera di qualche dio. E pit avanti
ancora il coro, di fronte alle esternazioni della stessa Ifigenia, definira moralmente
elevato il modo di sentire della fanciulla, ma riconoscera qualcosa di veramente
malato nella sorte e nel volere degli déi.

La situazione in cui si trova Agamennone ha qualcosa di malato.

Quindi Euripide stesso mi consente questo mio, forse, solo per certi versi,
riduttivo, “patologizzare” gli eventi narrati nella tragedia. Comunque, ritornando
all'intreccio, ¢ lo stesso nume che tradisce proprio Agamennone facendo venire
la figlia prima del previsto e mettendo di nuovo in difficolta la funzione dell’lo
di Agamennone, proprio quando aveva avuta questa importante, seppure mo-
mentanea, vittoria sul’Ombra. Sembra che qualcosa sia avvenuto nella coscienza
di Agamennone, perché ’'Ombra/Menelao si addolcisce, recupera la dimensione
femminile e sembra dar voce alla funzione inferiore, come era successo con il
servo vecchio saggio e come spesso succede proprio dopo un confronto serrato
con ’Ombra. Menelao si trasforma, seppur per un breve intervallo, in una figura
di daimon immaginale, capace di commuoversi e far commuovere, provoca la
fuoriuscita delle lacrime, ricorda il fatto di esser figli della stessa madre (la madre
psiche potremmo dire, la coscienza di Agamennone) ed ecco che siamo in pieno
recupero del sentimento. Ma tutto sara inutile, perché ormai il dramma sta per
compiersi e se, stilisticamente si puo pensare ad un climax alternante (speranza/
delusione/speranza/delusione, ecc.) che 'autore ha creato, per rendere ancora
pitt emozionante il momento drammatico per lo spettatore, dal nostro punto di
vista, psicologico, ritorniamo allo sbilanciamento dell’asse Io-Sé avvenuto, quan-
do Agamennone ha preso la sua decisione promettendo agli Achei e gettandosi in

72 Siracusane 2-2020



1 sacrificio di Ifigenia

un destino senza ritorno.

La coscienza dell’lo di Agamennone & come sfiancata dagli attacchi del desti-
no (gli dei), del collettivo (gli Achei, I'esercito) e persino dei suoi propri cari (il
fratello come ombra psichica) e non regge piu: cade nella #igredo piu disperata.
Agamennone diventa pessimista e vede solo un futuro nero, nel testo tragico si
leggono come attribuite ad Agamennone parole degne di un paziente con un
delirio nichilista, con un delirio di rovina, di colpa e persino persecutorio, perché
comincia a sostenere che ormai & troppo tardi, che non si puo fare pit niente, che
ormai la sua colpa non puo essere sollevata, che tutti sarebbero contro di lui se si
ribellasse e che Ulisse o Calcante stesso potrebbero rivelare la notizia del suo tor-
nare indietro rispetto alla promessa, creando la risposta vendicativa degli achei;
se li immagina gia pronti ad assediare Argo e superare persino le mura ciclopiche,
pur di strappare via la terra a lui e sterminare tutta la famiglia, per cui, allora tanto
vale che Ifigenia muoia subito e lei sola.

E assolutamente sconcertante per il lettore questa reazione cosi pessimista ed
esasperata di Agamennone, questa visione cosi distruttiva. Certo, probabilmente
la sua posizione non era politicamente e strategicamente sostenibile, ma se solo il
re avesse accettato di deporre la corona (proviamo a fare una sorta di immagina-
zione attiva su questo punto cruciale della tragedia, come spesso si fa fare ai no-
stri pazienti in analisi junghiana, di fronte ad un sogno o ad una fantasia con un
esito almeno apparentemente negativo o quando sempre in un sogno, ma anche
nella realta della vita quotidiana, ci si trova ad un vicolo cieco), se magari avesse
accettato di auto-esiliarsi fuggendo lontano in terre alleate con un manipolo di
fedelissimi, magari con I'aiuto di Achille, che in quest’opera ¢ molto diverso
dall’ Achille che conosciamo dall’Epopea omerica, essendo comprensivo e pieto-
so (a dimostrazione di come sono pitt moderni e sfumati i caratteri dei personag-
gi di Euripide), che cosa sarebbe successo? Avrebbe potuto Agamennone con la
sua Anima/Ifigenia salvarsi dal proprio destino? Questo non ¢ dato saperlo, ma
possiamo presupporre anche di no, perché ormai la decisione ¢ presa, il destino
gia avviato. Ma forse questa presa di posizione della coscienza a favore dell’ Ani-
ma, con una netta rinuncia alle pretese del collettivo, della Persona, dell’Ego e
dell’Ombra,'® avrebbe potuto garantire una trasformazione piu salutare ed una
presa di coscienza attraverso una sorta di illuminazione, evitandosi il destino
immediato di morte dell’Anima a cui Agamennone si destina con questo suo
pessimismo.

A questo punto la tragedia va verso il suo culmine. Ifigenia ¢ condannata, ma
non senza compiere prima una serie di passi commoventi in cui cerca di convince-
re il padre a desistere e cosi fara Clitennestra e cosi Achille. Infine anche Ifigenia
fara il suo molto noto e scioccante cambiamento di atteggiamento, sposera I'idea

16 Callieri, B., Quando vince l'ombra, Roma, Citta Nuova,1982.

2-2020 Siracusane 73



Luca Biasci

del padre dichiarandosi pronta a morire ed andra orgogliosa incontro alla morte
sotto gli occhi stupefatti e ammirati degli Argivi. In conclusione la Dea (ex 7zachi-
na), sottrae Ifigenia alla scure e la sostituisce con una cerva.

Da Von Franz, nel suo classico sul femminile nella fiaba,!” sappiamo che ci
troviamo di fronte anche in questa tragedia al mitologema della Dea o della Maga
negletta. Quando ci troviamo di fronte al dipanarsi di una delle varianti di questo
mitologema, la nostra prospettiva archetipica ci dice che un comportamento na-
turale ¢ stato trascurato.

Gli organi della psiche trascurati si comportano come gli organi del corpo
trascurati, essi provocano I'insorgere di una malattia dell’intero sistema. Natural-
mente va precisato che anche di fronte ad un atteggiamento sbagliato, non si puo
mai puntare il dito verso qualcuno in particolare, ma semplicemente prendere
atto della coazione a ripetere di uno stato d’animo e/o di un comportamento
unilaterale. Talvolta, infatti, il complesso & presente di per sé, sia nel senso che
puo trattarsi di una problematica transgenerazionale/culturale o di clan (e questo
nel caso degli Achei non ci sorprenderebbe, trattandosi di un popolo a forte im-
pronta patriarcale guerriera dove certamente il principio femminile era negletto),
sia perché sappiamo bene che nella visione junghiana esiste anche il male in sé
e quindi anche una cattiva sorte puo essere tale di per sé, senza che vi sia neces-
sariamente una spiegazione. Comunque, il modello archetipico della Dea oltrag-
giata, rivela un femminile con un complesso materno negativo che non mette da
parte il risentimento e rinfocola la ferita. E la Dea offesa che incarna il principio
femminile di severita e vendetta della natura (diversa dalla punizione maschi-
le del logos, della legge). Un atteggiamento contro natura provoca, comunque,
conseguenze negative anche se non ¢ stata violata nessuna legge morale. Ma ¢ so-
prattutto, la persistenza in un atteggiamento superato che crea situazioni impos-
sibili. L'uomo, tragicamente, persevera nel mantenere il principio cosciente ma
la perseveranza divenuta ostinazione provoca la dissociazione. D’altra parte, ci
ricorda Von Franz, secondo Jung si dovrebbe essere molto elastici nel nostro at-
teggiamento cosciente e capendo il messaggio dall’inconscio modificare il nostro
atteggiamento. E infine, Von Franz dice una cosa importantissima a proposito
proprio di Ifigenia e cioe che lo sviluppo di una certa parte della femminilita per
chi persiste in un atteggiamento unilaterale & consentito solo senza oltrepassare il
livello infantile. Cioe Ifigenia deve morire bambina, deve morire vergine; 'anima
di Agamennone, del grande re ¢ un anima bambina che resterebbe tale in eterno
se non sopraggiungesse il fato o gli eventi a precipitare la situazione ed indurre un
drammatico, tragico cambiamento.

Da questo punto di vista quindi, i tratti di infantilismo presenti nella figu-
ra di Agamennone, che diventa vittima di quella che Jung chiamerebbe una re-

17 Von Franz, M.L. , Il femminile nella fiaba, Torino, Bollati Boringhieri, 1979.

74 Siracusane 2-2020



1l sacrificio di Ifigenia

gressione della personalita, che lo fanno essere non all’altezza degli eroi tragici e
completamente vittima degli eventi, hanno un senso, visti nell’ottica del proces-
so d’individuazione. Questo Agamennone non ¢ quello di Eschilo, che sposa il
volere della Dea con grandiosa malvagita, ¢ un Agamennone minore; come gia
sottolineato ¢ tormentato, dubbioso, ossessivo, ritorna continuamente sulle pro-
prie decisioni e spera che avvenga qualcosa che venga a dissolvere cio che poco
prima ha desiderato. Non ¢ piti un personaggio epico ma gretto e subalterno: ¢
un vecchio re debole e malato che deve morire. D’altronde & ben noto che il tema
del Vecchio re, che si ammala, muore, guarisce e rinasce ¢ uno dei temi centrali
del pensiero di Jung, che attraversa tutta la sua opera, prende forma in Simzbols
della trasformazione,'® culmina nel Mysterium Coninunctionis,” passando per gli
studi sull’ Alchimia ®

Da questo punto di vista, ci viene incontro un interessante autore junghiano,
che ha fatto uscire in America i suoi piti importanti lavori negli anni settanta e cir-
colati in Italia negli ottanta, ma che negli ultimi decenni ¢ stato quasi dimenticato o
comungque non si legge pitt da tempo immemorabile nelle bibliografie degli articoli
che escono nelle riviste. Sto parlando del medico psichiatra e letterato John Weir
Perry, allievo diretto di Jung, che con i suoi testi pit importanti?! ha concepito
anche una teoria junghiana della psicosi. Secondo le osservazioni di Perry sugli psi-
cotici, le dinamiche profonde che sottendono il crearsi di una struttura di pensiero
delirante, poggiano sull'immagine del Sé e del modo in cui I'individuo si perce-
pisce. Quando il punto di vista che I'individuo ha su se stesso (I'Ego, la coscienza
dell'To), & troppo angusto, unilaterale, svalutativo o iper-valutativo, I'immagine
del Sé richiede una riorganizzazione ed entrano in gioco vari meccanismi di com-
pensazione. Se questi non riscuotono successo si ha un piu drastico e turbolento
processo nel regno della psicosi, per imporre i cambiamenti necessari. Quindi I’'A-
gamennone (che ¢ un po’ anche Euripide) probabilmente, prima diventa ossessi-
vo, cio¢ ¢ tormentato dal dubbio, dal senso di colpa ma anche dall’indecisione,
diventa ansioso e depresso, poi sempre pit depresso, fino al versante melanconico
e quando decide di diventare del tutto unilaterale e cio¢ di vedere solo la ragion di
stato, quella della Persona (la dignita) ed il potere, il Sé lo precipita nel baratro del
sacrificio e cioe del sacrificio di sé e cioe della propria Anima.

La cerimonia del sacrificio di Ifigenia potrebbe persino essere vista come una
grande allucinazione, una dispercezione complessa in cui il Sé di Agamennone si
riorganizza sacrificando I’Anima, cioe distruggendo tutto cio che era stato Aga-
mennone fino ad allora persino nel suo intimo, per riorganizzarsi in maniera com-

18 C.G.Jung, Simboli della trasformazione, in Opere volume 5, Torino, Bollati Boringhieri, 1952.

19 C.G.Jung, Mysterium Conunctionis, in Opere volume 14, Tomo II, 1990, Torino, Bollati Boringhieri, 1970.
20 C.G.Jung, Studi sull’ alchimia, in Opere volume 13, Torino, Bollati Boringhieri, 1988.

21 J.W. Perry, The far side of madness, 1974, trad. it. La dimensione nascosta della follia, Napoli, Liguori, 1980.
J. W. Perry, The self in psychotic process; its symbolization in schizophrenia. University of California Press., 1953.

2-2020 Siracusane 75



Luca Biasci

pensatoria, verso altre configurazioni psichiche, ripartendo da un terreno neutra-
le e naturale: la cerva.

Ma qual & il versante archetipico che emerge dall'inconscio? E quello rap-
presentato da Artemide.?? La Dea vergine, nella mitologia greca-arcaica, rappre-
sentava la natura immacolata e selvaggia; pur amando le sue ninfe, se qualcuna
di essa cedeva ad Eros la scacciava. Inoltre era legata alle doglie e al parto. Ci si
ricorda del pastore, Atteone,? che fu trasformato in cervo e poi fatto sbranare dai
suoi cani perché aveva visto la Dea fare il bagno nuda. Vedere o sapere troppo.

1l cervo, in molte civilta ed epoche ¢ stato simbolo di fertilita, di crescita spi-
rituale e del morire per divenire, fa capo a molte leggende. Nella piu curiosa, a
cinquant’anni esso ricerca un serpente e poi lo mangia, quindi deve bere acqua
entro tre giorni, altrimenti muore; sarebbe ’anima assetata del divino.?*

L’anima che cerca il divino ed il morire per divenire, evocano il confronto
con il grande, ultimo passaggio, all’altra dimensione, quando tutte le altre porte
appaiono chiuse.

Qui il cerchio del nostro discorso si chiude, con quell’Agamennone che sce-
gliendo quel gesto orrendo e finale, il levare la mano contro la figlia innocente, la
leva in realta anche e soprattutto contro se stesso, non avendo ormai altra strada
per uscire da un percorso concluso, ormai incancrenito e sterile. E il sopprime-
re il proprio stesso impulso vitale, la propria stessa Anima, scorgendo pero gia,
in quel drammatico momento, con gli occhi gia chiusi, nei chiaroscuri argentei
della luce lunare, il passo deciso e maestoso della Cierva Blanca, che avanza fiera
e senza paura lungo il sentiero non tracciato... ed & musica di buono auspicio,
per le orecchie del morente, il calpestio delle foglie del sottobosco, sotto 'urto
degli zoccoli nervosi ed impertinenti ed il rimbombo palpitante di quel nuovo,
pulsante, potente, cuore animale. In questo senso appaiono decisive e illuminanti
le parole del maestro di Kansas City:

“Quando ¢ domandiamo perché ogni analisi giunge cosi frequentemente e in tali
varieta all esperienza della morte, troviamo innanzitutto, che la morte compare con
lo scopo di consentire la trasformazione. (...) la forza creatrice uccide mentre produce
il nuovo. Tutte le confusioni ed i disordini chiamati nevrosi possono essere visti come
un combattimento tra la vita e la morte (...) cio che il nevrotico chiama morte, soprat-
tutto a causa del suo aspetto oscuro e ignoto, & una nuova vita che tenta di penetrare
nella coscienza (...) analist significa morire. (...) L'anima predilige I'esperienza della
morte per introdurre la trasformazione. Considerato in questo modo l'impulso sui-
cida é una pulsione di trasformazione. (...) Porre un fine a se stessi significa arrivare
alla propria fine, cercare (...) al fine di arrivare a cid che non si é — ancora. (...) I/
suicido & un tentativo di passare a forza da un regno in un altro attraverso la morte” >

22 Enciclopedia dei miti, Brescia, Garzanti, 1990.

23 Ibidem.

24 AA.VV., Dizionario dei simboli, Casal Monferrato. Edizione Piemme, 1993.
25 Hilmann, J., I/ suicidio e I'anina, Roma, Astrolabio, 1964., p. 52

76 Siracusane 2-2020



1 sacrificio di Ifigenia

Bibliografia

AAVV., Dizionario dei simboli, Casal Monferrato. Edizione Piemme, 1993.

AA.VV., Enciclopedia dei miti, Brescia, Garzanti, 1990.

Binswanger, L., Melanconia e mania, 1960, Boringhieri, 1971.

Borgna, E., Malinconia, Milano, Feltrinelli,1992.

Bultmann, R., Nuovo testamento. Il manifesto della demitizzazione, Brescia, Queriniana, 1970.

Callieri, B, Quando vince I'ombra, Roma, Citta Nuova, 1982.

Euripide, Ifigenia in Aulide, Venezia, Edizioni Marsilio, 2001.

Guardini, R., Ritratto della malinconia, Brescia, Morcelliana, 1993.

Hilmann, J., I/ suicidio e I'anima, Roma, Astrolabio, 1964.

Hilmann, J., La vana fuga degli dei, Milano, Adelphi, 1988.

Jaffé , A. (a cura di), Ricords, sogni, riflessioni di C. G. Jung, Milano, Rizzoli, 1992.

Jaspers, K., Psicopatologia generale, Roma, Il Pensiero Scientifico, 1964.

Jung, C.G., Simboli della trasformazione in Opere volume V, Torino, Bollati Boringhieri, 1952.

Jung, C.G., Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere volume V, Torino, Bollati Boringhieri, 1970
Jung, C.G., Tipi Psicologici in Opere, vol VI, Torino, Bollati Boringhieri, 1982.

Jung, C.G., Studi sull’alchimia in Opere volume XIII, Torino, Bollati Boringhieri, 1988.

Jung, C.G., Mysterium Coniunctionis in Opere volume XIV, tomo II, Torino, Bollati Boringhieri, 1990.
Kano, J., Judo Kodokan, Roma, Edizioni Mediterranee, 2005.

Lesky, Albin. Storia della letteratura greca, vol. I, Milano, Il Saggiatore, 1962-1987.

Minkowski., E., Cosmologia e follia, saggi e discorsi, a cura di F. Leoni, Alfredo Guida Editore, 2000.
Perry, ].\X., The far side of madness, 1974, trad. it. La dimensione nascosta della follia, Napoli liguori, 1980.
Perry, ].W. , The self in psychotic process; its symbolization in schizophrenia. University of California Press., 1953.
Ricoeur, P, Dell'interpretazione. Saggio su Freud, Milano, 1l Saggiatore, 2002 (originale 1965).

Temple, RK. G., I/ mistero di Sirio (The Syrius Mystery), St. Martin’s Press, 1976; trad. it, Milano, Piemme, 2001.
Vithoulkas, G., Materia Medica Viva, Milano, Edizioni Belladonna, 2000.

2-2020 Siracusane 77






CLITENNESTRA E LA SUA
VENDETTA

Marinella Calabrese

Riassunto

Nelle tragedie greche, anche se rappresentazione di un mondo prettamente ma-
schilista e patriarcale, si incontrano molte tipologie di femminile: ci sono donne
che detengono il potere in assenza dei mariti e sanno governare, donne che
usano la bellezza non solo come trappola ma anche come strumento di pace,
donne vittime della violenza degli uomini o degli déi, donne bambine e donne
che invecchiano aspettando, donne che imparano anche ad uccidere per non
soccombere.

Ognuna di loro rappresenta una tipologia di femminile ed in ognuna di loro le
forze della psiche si muovono diversamente, spesso in modo conflittuale, in di-
rezioni opposte, rendendole sia vittime che carnefici. Clitennestra, vittima della
violenza e della brama di potere del marito, acquisisce la stessa modalita di agire
e la sua vendetta si consuma con il sacrificio della vita dello stesso Agamennone.
Dal mondo greco, fino ad oggi, Clitennestra ¢ una figura che affascina e ci ripro-
pone la storia terribile della sua vita.

Abstract

In Greek tragedies, even if they represent a purely male chauvinist and patriar-
chal world, there are many types of women: there are women who hold power
in the absence of husbands and know how to govern, women who use beauty
not only as a trap but also as an instrument for peace, women victims of the vio-
lence of men or gods, childish women and women that grow old while waiting,
women that can kill in order not to succumb.

Each of them represents a type of female and in each of them the forces of the
psyche move differently, often in conflict, in opposite directions, being both
victims and executioners. Clytemnestra, victim of her husband’s violence and
lust for power, acquires the same mode of acting and her revenge is consumed
with the sacrifice of Agamemnon’s life.

From the Greek world to nowadays, the repetition of the terrible story of
Clytemnestra life fascinates and at the same time upset.

Resume
Dans les tragédies grecques, méme si elles représentent un monde chauviniste
et patriarcal purement masculin, il y a des nombreux types de femmes: il y a des
femmes qui détiennent le pouvoir en I’absence de leur maris et savent gouver-
ner, des femmes qui utilisent la beauté non seulement comme piége mais aussi
comme instrument de paix, les femmes victimes de la violence des hommes ou
des dieux, les femmes enfants et les femmes qui vieillissent en attendant, les
femmes qui apprennent aussi a tuer pour ne pas succomber.
Chacune d’elles représente un type de femme et dans chacune d’elles les for-
ces de la psyché évoluent différemment, souvent de maniére conflictuelle, dans
des directions opposées, faisant d’elles a la fois des victimes et des bourreaux.
Clytemnestre victime de la violence et de la soif de pouvoir de son mari, appren-
dra la méme maniere d’agir que lui, sa vengeance se consume avec le sacrifice
de la vie I’ Agamemnon.

Du monde grec, jusqu’a aujourd’hui, Clytemnestre est une figure qui fasci-
ne et reprend la terrible histoire de sa vie.

2-2020

Siracusane

79



Marinella Calabrese

La tomba di Clitennestra si trova fuori dal recinto delle mura di Micene, in-
sieme a quella di Egisto: entrambi si erano macchiati di terribili colpe e non
meritavano di riposare sotto il palazzo, il loro agire li aveva resi indegni di poter
stare dentro le mura. Relegati altrove, puniti per I'eternita.

La tomba di Clitennestra ¢ spoglia ma conserva la sua struttura e ha nascosto
al suo interno gioielli meravigliosi. La tomba di Clitennestra ¢ la tomba di una
regina, una regina sanguinaria, una uxoricida, una madre ferita e crudele, una
donna sola in un mondo di uomini feroci, ma pur sempre regina.

Da un mondo patriarcale, le storie di alcune donne sono arrivate fino a noi. Il
potere e la guerra erano affari maschili, le donne erano destinate a sposarsi, avere
figli, preferibilmente maschi e ad accudire la famiglia.

Eppure i tragediografi greci ci narrano le vicende di molte donne: donne stra-
ordinarie nel loro essere vittime o artefici del loro destino. Forse queste donne
hanno segnato una strada, allargato gli orizzonti, offerto una diversa visione del
mondo allora come adesso.

Ci sono donne che detengono il potere in assenza dei mariti e sanno governa-
re, donne che usano la bellezza non solo come trappola ma anche come strumen-
to di pace, donne vittime della violenza degli uomini o degli dei, donne bambine
e donne che invecchiano aspettando, donne che imparano anche ad uccidere per
non soccombere.

Ognuna di loro rappresenta una tipologia di femminile ed in ognuna di loro
le forze della psiche si muovono come frecce: hanno una meta, una direzione, un
verso. Il loro sentire e il loro agire & la manifestazione di queste forze. E come
nelle leggi della dinamica: conoscendo le forze € possibile prevedere il moto di un
corpo, studiando il moto di un corpo risalire alle cause del moto stesso.

“Ho dimestichezza con l'odore della morte”

Cosi Téibin, nella “Casa dei non” (2018) inizia il racconto delle vicende della
casa degli Atridi, la storia di Agamennone e della sua famiglia, intrecciando i rac-
conti di Clitennestra e di Oreste.

E un ulteriore racconto, a distanza di secoli, della storia di questa donna e dei
suoi drammi.

Clitennestra e le sue vicende familiari sono state narrate in molte tragedie: da
Sofocle in Elettra, da Eschilo nell’Orestea (trilogia formata dalle tragedie Aga-
mennone, Le Coefore, Le Eumenidi , 458 a. C.) e poi da Euripide in Ifigenia in
Tauride (413 a. C.) ed Ifigenia in Aulide (rappresentata nel 403 a. C.).

E in tempi pit moderni ritroviamo la rilettura di Dacia Maraini ne I sogni
di Clitennestra (1981), quella di Marguerite Yocenaur fino al Verdetto di Valeria
Parrella del 2007.

Anche Ghiannis Rhitsos in Quarta dimensione ci parla in termini poetici di
Ifigenia, Agamennone e Crisotemi, la figlia pit piccola.

80 Siracusane 2-2020



Clitennestra e la sua vendetta

Ifigenia non ha piu voce perché & morta, Oreste cresciuto lontano ha lottato
per trovarsi uno spazio vitale e non puo rinunciare al suo futuro.

Per la Clitennestra di Téibin il presente & un tempo senza deéi da pregare, dal
sangue di sua figlia pud covare solo vendetta. E una vendetta umana la sua,

“gli dei sono distanti, alle prese con altre cose. Si preoccupano dei desideri e delle buf-
fonate umane come io mi preoccupo delle foglie di un albero. So che le foglie sono [,
appassiscono, ricrescono e appassiscono, come le persone nascono, vivono e poi sono
sostituite da altre come loro.

A questo punto vorrei concedermi una bella risata. Mi sentirete sghignazzare e poi
sbellicarmi all'idea che gli déi abbiano consentito a mio marito di vincere la sua
guerra e ispirato ogni piano da lui concepito e ogni mossa da lui compiuta, che cono-
scessero i suoi malumori mattutini e la strana, stupida euforia che sprizzava di sera,
che abbiano dato ascolto alle sue implicazion: discutendone nelle dimore divine, che
abbiano assistito all uccisione di mia figlia approvandola.

Laccordo era semplice, o cosi credeva lui, o cosi credevano le sue truppe. Ammazzare
la ragazza innocente perché cambiasse il vento. Cancellarla dalla faccia della terra, af-
fondarle un coltello nella carne per assicurarsi che non sarebbe mai piit entrata in una
stanza né avrebbe aperto gli occhi la mattina. Privare il mondo della sua grazia. E,
come ricompensa, gli déi avrebbero fatto soffiare il vento a favore del padre il giorno
in cui gli sarebbe servito per le vele. Gli altri giorni, quando il vento sarebbe servito
at nemict, I'avrebbero placato. (...)

Gli dei hanno le loro questioni soprannaturali che noi nemmeno immaginiamo. San-
no a malapena che siamo vivi. Per loro, semmai ci sentissero, saremmo come rumore
lieve del vento fra gli alberi, un fruscio distante, discontinuo. Lo so che non ¢ stato
sempre cosi, ¢’é stato un tempo in cui gli déi venivano a svegliarci la mattina, ci pet-
tinavano i capelli, ci riempivano la bocca di parole dolci, prestavano ascolto ai nostri
desideri e cercavano di realizzarli, in cui conoscevano i nostri pensieri ed erano in
grado di inviarci segnali. (...)

Ho fatto rimuovere e seppellire i corpi. Adesso ¢ il crepuscolo. Posso aprire le impo-
ste del terrazzo e guardare le ultime tracce dorate di sole e i rondoni che tracciano
archi nell'aria muovendosi come fruste contro la luce densa, obliqua. Con l'infittirsi
dell’aria vedo i contorni sfocati di quel che c’e. Non é tempo di nitore, questo; nitore
non ne voglio pin. La chiarezza non mi serve. Mi serve un periodo come questo, in
cut ogni oggetto cessa di essere se stesso e si fonde con cio che é accanto, proprio come
ogni azione mia o altrui cessa di essere a sé stante nell’attesa che qualcuno venga a

»q

giudicarla o documentarla”.

Clitennestra, uccisa da Oreste, restera come ombra che vaga nel palazzo, cer-
cando di ricordare i nomi, soprattutto quello di suo figlio che I’ha uccisa, fino ad
incontrarlo per poi sparire per sempre.

Toibin ci descrive una donna moderna nel pensiero e nell’azione, capace di
governare e di uccidere, che non prega e non implora né gli uomini né gli déi.

Anche la Clitennestra che troviamo nell’Orestea di Eschilo ¢ una donna poten-

1 Téibin Colm, La casa dei nomi, Einaudi, 2018 pagg 8-10

2-2020 Siracusane 81



Marinella Calabrese

te e spietata, che & stata regina senza re per dieci anni. E una donna assolutamente
anomala nel mondo femminile dell’epoca, non solo per il suo rapporto adulteri-
no con Egisto, I'assassinio del marito, ma soprattutto per il suo rapporto con il
potere assolutamente maschile, cosi come maschili sono il suo linguaggio, la sua
capacita retorica, la sua inflessibile determinazione, la sua spaventosa violenza e la
straordinaria abilita nel mentire al fine di attirare il marito nella trappola mortale
lucidamente e astutamente predisposta.

All'inganno che Agamennone le aveva teso portando Ifigenia al sacrificio, Cli-
tennestra risponde con un altro inganno mortale: Agamennone € appena tornato
dalla guerra di Troia, Clitennestra lo accoglie dinanzi alla reggia, proclamando
alla cittadinanza la sua felicita, invita il marito a entrare nel palazzo con dichiara-
zioni di fedelta e d’amore, ovviamente menzognere.

In assenza di Agamennone non ha mai tentato di suicidarsi, ha scelto Egisto
come amante e come complice e ha allontanato il figlio Oreste perché non potesse
ribellarsi e ostacolare le mire di potere della madre e di Egisto.

Agamennone, di fronte a simili dichiarazioni di amore e fedelta, senza sospet-
tare alcunché, segue Clitennestra all'interno della casa, dove gli viene preparato
un bagno ristoratore. E non appena ¢ immerso nell’acqua, solo, lontano dalla
scorta, ovviamente inerme, Clitennestra attua il suo piano.

In Eschilo, la sua mano & mossa da un odio bestiale, il suo carattere virile tra-
sforma il suo omicidio in un macello. Non ¢ un caso se I'arma del suo delitto ¢ la
scure, o meglio I'ascia bipenne, simbolo del potere politico. Un’arma impensabile
in mano femminile.

Clitennestra non ¢ nemmeno una madre amorevole: ha allontanato Oreste e
costretto Elettra ad un destino crudele. A differenza del fratello, Elettra non &
personalmente pericolosa: la vendetta ¢ compito maschile. Ma potrebbe gene-
rare figli maschi, futuri vendicatori: per evitarlo, Clitennestra la da in moglie a
un contadino, che, perfettamente conscio dell’abisso sociale che lo separa dalla
principessa, non si unira mai a lei.

Clitennestra uccide pure Cassandra, la schiava che Agamennone ha portato
con sé e da cui aspetta un figlio. Ma non uccide per gelosia: la vera ragione per la
quale elimina Cassandra ¢ la brama di potere che in lei & necessita di rivendicare
il suo ruolo di signora unica della casa e del regno.

Clitennestra, donna spietata e vendicativa, non poteva avere I'assoluzione da
parte del mondo greco, agli occhi del quale era vista come una donna totalmente,
innaturalmente anomala nel mondo femminile dell’epoca e cosi da vittima si ¢
trasformata in carnefice.

Ha indossato una nuova maschera? O la sua vera natura ¢ quella di assassina
crudele e non di donna devota?

Pensa ed agisce come un uomo, come un uomo crudele e senza scrupolo al-

82 Siracusane 2-2020



Clitennestra e la sua vendetta

cuno. E come se in lei qualcosa (di femminile) fosse perduto inesorabilmente e
questa perdita avesse come unico esito la morte di Agamennone e poi la sua.

E il dolore che le ha causato Agamennone a portarla alla vendetta? E il piacere
del potere (che rischia di perdere) che la fa agire in modo cosi spietato? Quale
“necessita” guida la sua mano?

Quello che manca in Clitennestra ¢ qualunque apertura al sentimento, all’eros,
all’amore. Lei non ama Agamennone, non ama Egisto. Amore, qui inteso come
forza che cerca di riunire gli opposti, il maschile e il femminile, vera rivoluzione
copernicana della nostra civilta che ai matrimoni imposti sostituisce i matrimoni
“d’amore”. E certo non ¢ il caso di Clitennestra!

Lepilogo della sua vendetta & cruento e brutale e mette in secondo piano le
vicende drammatiche che hanno segnato la sua vita: il dolore non si cancella ma
si modifica, cova come serpe, diventa flamma sotto la cenere.

In tempi pit recenti, il femminismo (per voce di scrittrici notissime) rilegge la
storia di Clitennestra e riconcettualizza la sua violenza, individuandone le cause
nella impossibilita di accettare I'intollerabile ingiustizia e infelicita cui le donne
sono condannate in quella polis giustamente definita “un club di uomini”, in un
mondo arcaico maschile e maschilista in cui le donne non hanno nemmeno un
ruolo prioritario nella maternita (la donna accoglie il feto ma ¢ 'uomo che genera).

In questa chiave, la violenza di Clitennestra diventa manifestazione di un ca-
rattere dignitoso e fiero e della forza interiore, che le consente di ribellarsi alla
violenza del potere maschile, imparando ad usarlo come risorsa. Intesa come I'u-
nica risposta allora possibile alla violenza maschile, la violenza di Clitennestra
diventa, cosi, il pretesto per riflettere sul rapporto fra generi nel mondo moderno
e chiederci cosa & cambiato davvero nei secoli.

Le donne sono considerate davvero alla pari degli uomini soprattutto in rap-
porto al potere? L'assassinio di un uomo da parte di una donna ¢ considerato alla
stessa stregua di quello di una donna uccisa da un uomo? Non dimentichiamo
che ¢ storia recente I'abolizione del “delitto d’onore”.

Quale prezzo hanno pagato e pagano ancora le donne per ritagliarsi uno spa-
zio di vitale liberta ed autodeterminazione?

Sicuramente in epoca moderna Clitennestra ¢ stata rivalutata e vista non solo
mostro crudele, ma anche vittima di un destino crudele. La riconversione della
sua immagine non ¢, tuttavia, un’invenzione femminista. Se ci limitiamo all’Ore-
stea, Clitennestra non € certo una vittima ma la incontriamo gia moglie adultera di
Agamennone. Nulla sappiamo dei suoi rapporti precedenti con il marito, che, alla
luce di quanto riferiscono altri autori, come Euripide e Pausania, appaiono in una
luce tale da far quantomeno pensare, per essere eufemistici, che il matrimonio
non era nato sotto i migliori auspici.

Se i matrimoni d’amore allora non esistevano, quello tra Agamennone e Cli-

2-2020 Siracusane 83



Marinella Calabrese

tennestra era nato particolarmente male. I torti che le erano stati inflitti durante
il matrimonio erano stati solo I'ultimo atto di una serie di violenze. Il dolore arma
la sua mano mentre il suo cuore le detta la vendetta.

La Clitennestra di Dacia Maraini ¢ un’ex prostituta, raccolta sulla strada quasi
bambina da Agamennone, emigrato siciliano che vive a Prato. Agamennone deci-
de di partire per I’America per sfuggire alla miseria e cercare fortuna e non essere
costretto a cedere la sua attivita di piccolo imprenditore tessile.

Durante la sua assenza, Clitennestra ed Elettra continuano a lavorare ai telai
che il marito possiede, spezzandosi la schiena mentre il figlio Oreste, comunista
e omosessuale, ¢ emigrato in Germania. Egisto ¢ un disoccupato opportunista.
Elettra, innamorata del padre, disprezza la madre e condivide i valori maschili.
Ifigenia ¢ una quattordicenne che Agamennone, pur sapendo che non sopravvi-
vra al parto (come poi accade) perché malata di cuore, ha dato in moglie all’'uomo
che ’ha messa incinta, in cambio di danaro. Da qui, 'odio mortale di Clitenne-
stra, che povera e impotente, a differenza di quella antica, non ha neppure la for-
za di uccidere il marito, che, tornato dall’America, muore d’infarto. Clitennestra,
diversamente dalla tragedia antica, non viene uccisa da Oreste, ma impazzisce.

Appare vittima delle sue visioni e dei suoi sogni, il livello della realta e della
visione si mescolano e si perde il confine fra quello che accade nella sua psiche e la
realta dei fatti, come se il suo mondo interno avesse il potere di cambiare la storia.

“Ho sognato. Le mie mani sono imbrattate dei miei sogni velenosi. Ho sognato di
essere me. Sogno di essere un’altra. Fra i due sogni non ¢'é legame. 1l sogno mi da
forza. 1l sogno mi toglie la forza, non mi tradite, atutatensi! Puo una donna morta
sognare di rivivere sognando i suoi sogni mutilati? Ora forse é venuta ['ora di morire,
come vuole mia figlia Elettra, in nome della verita e dell’ ordine familiare. Se moriro
sognando forse morird felice. Ma é un sogno di vita o una vita di sogno? In qualche
parte, fra i sogni morti, io continuerd a vivere, per continuare a sognare”.?

Dacia Maraini, in un’intervista del 1984, spiega che la follia altro non & che il
non riuscire ad adattarsi al mondo: e le donne non possono adattarsi a un mondo
fatto a misura maschile. Tra quelle che non impazziscono, oggi, dopo millenni
di patriarcato, molte hanno imparato a condividere la logica degli uomini, come
Elettra. Le altre, quelle che restano, non hanno pit la forza di ribellarsi a un
mondo in cui continuano a essere non solo subalterne, ma vittime della violenza
maschile.

Marguerite Yourcenar nel suo monologo dedicato alla figura di Clitennestra
(1984) ci presenta invece, una donna che ha perso tutto senza possibilita di ri-
scatto. Non & presentata come la vendicatrice sanguinaria tramandataci dalla tra-
dizione, non regge un’ascia nella mano né i suoi occhi brillano di fosca gioia nel

2 Maraini D., Dialogo di una prostituta con un suo cliente, BUR, 2001.

84 Siracusane 2-2020



Clitennestra e la sua vendetta

pianificare 'omicidio. Il suo abbandono nelle braccia di Egisto non ¢ dettato da
uno slancio sincero di passione, né dalla mera volonta di rivalsa nei confronti di
una condizione di vedovanza forzata. Come lei stessa confessera dinanzi al tribu-
nale che decidera la sua condanna a morte:

“Signori della Corte, esiste un solo uomo al mondo: il resto per ogni donna non é
che un errore o un malinconico surrogato. E ['adulterio non é sovente che una forma
disperata della fedeltd. Se qualcuno io ho tradito, si tratta certamente di quel povero
Egisto. Avevo bisogno di lui per sapere fino a che punto fosse insostituibile colui che

»3

amavo .

Clitennestra ¢ una donna che crede ad un unico amore a cui si resta fedeli
anche tradendo, anche se tradite. Egisto ¢ un modo per ingannare se stessa, per
colmare un vuoto abissale, un’assenza insostituibile. E un personaggio dolente
perché ¢ una donna sola e poco o nulla ¢ paragonabile alla disperazione di una
donna abbandonata dall’'uomo amato.

Completamente diversa la Clitennestra di Valeria Parrella, che ne “I/ verdetto”
(2007), compare in un tribunale, accusata di aver ucciso il marito e racconta ai
giudici la sua storia.

E una donna figlia della buona borghesia napoletana che si & innamorata a
sedici anni di un giovane camorrista, come rapita da un destino ineluttabile. Le
famiglie di entrambi si oppongono a questa storia. La madre di Agamennone
prova a fare un tentativo per fermare tutto con una fattura ma Clitennestra mette
in atto un rito ancora pit arcaico: la maternita. Ananke ha trovato altre strade per
farsi spazio e manifestare la sua potenza. Fato o fatalita, si resta comunque, senza
scampo. Quindi si sposa e va a vivere con lui in una villa blindata sulle pendici
del Vesuvio. Gli anni passano, Agamennone diventa un boss, la famiglia cresce.
Ma Ifigenia, una delle figlie, viene uccisa durante un regolamento di conti: prima
vittima della guerra di camorra.

Clitennestra barcolla sotto i colpi del destino maledicendo se stessa per non
aver saputo proteggere la figlia, la sua progenie maledetta, accecata dalla passione
per Agamennone.

E Pamore per Ifigenia che armera la mano di questa Clitennestra o 'amore
totalizzante per Agamennone a renderla cieca e furiosa? Qui si incrociano le pas-
sioni e si perde il filo del pensiero. Lombra del potere oscura 'amore, il sangue
versato nutre il destino crudele.

Durante una lunga latitanza di Agamennone (che nel frattempo continua,
come ha sempre fatto, a tradire la moglie) Clitennestra diventa I'amante di Egi-

sto. Ma per solitudine, per disperazione: I'unico uomo che ama ¢ Agamennone.
“Ogni volta che Egisto mi ha abbracciato io ho dovuto ricordare come é fatto un

3 Yourcenar Marguerite, Fzochz, Bompiani, 2001.

2-2020 Siracusane 85



Marinella Calabrese

abbraccio, ogni volta che ha creduto di parlarmi ho sentito le sue parole, come aria,
passarmi attraverso senza che nulla di esse restasse in me, e ho dovuto ricordare le
parole di fuoco con cui il Mio Uomo mi segnava la carne ogni volta che si rivolgeva a
me. E stato peggio, un tormento strano: lasciarsi leccare le ferite da un uomo che non
poteva riconoscerle e guarirle” *

Quando questi finalmente ritorna, lei & pronta a perdonargli tutto: per lui
prepara il letto, per lui cucina la cena preferita. E Agamennone arriva, finalmente.
Ma non ¢ solo, al suo fianco sta una donna, Cassandra, figlia del boss pugliese che
aveva ucciso e di cui aveva preso il posto in Puglia, con un bambino in grembo.
Clitennestra uccide entrambi.

“E l'uomo che si ama che si é disposti ad uccidere, per ['uomo che si odia non muove

vendetta: Vendetta ¢ figlia di Dolore che ¢ figlio di Amore, se fossi io a decidere le

genealogie, fonderei questa per me e Agamennone”

Clitennestra uccide per amore e non per odio, perché nella sua visione I'odio
non porta ad una vendetta cosi furiosa, la vendetta ¢ figlia del dolore che a sua
volta ¢ figlio dell’amore; un amore assoluto e totalizzante, come una malattia che
toglie ogni volonta, un virus che non si puo debellare.

E vittima di un destino crudele che le ha fatto vivere una fra miliardi di vite
possibili: una vita drammatica e senza possibilita di scampo.

“Non esiste una sola vita. Ne esistono miriadi, tutte quelle che riusciamo a vivere
scomponendo gli anni in giorni e i giorni in istanti e gli istanti in sensazion.
Nulla di cio che ho fatto ha avuto senso se non in me, tutto é stato governato da Ne-

cessitd eppure nulla é stato scelto, eppure nulla rinnego” .

In Valeria Parrella, dunque, la complicita femminile & denunciata con forza
ancor maggiore che in Dacia Maraini: Clitennestra ¢ al tempo stesso vittima e
complice del marito al punto da annientarsi in lui. Come dice nell’'ultima pagina
del monologo “versando il sangue di Agamennone, ho versato il mio stesso san-
gue”. E morta con lui.

In questa storia il pericolo sembra venire dall’annullamento di se stessi in un
amore totalizzante, che non consente altra vita se non quella della “donna di”.
Clitennestra ¢ una regina che ¢ comunque tale perché un re I’ha elevata a questo
rango. E una partita fra amore e potere, che come ci ricorda Jung, sembrano poli
inconciliabili. Ma & un processo che porta alla disintegrazione, a molte morti, a
sacrifici di innocenti immolati in nome di un destino che sembra gia scritto. Cli-

4 Parrella Valeria, I/ verdetto, Bompiani 2007.
5 Ibidem 4.
6 Ibidem 4.

86 Siracusane 2-2020



Clitennestra e la sua vendetta

tennestra diventa simbolo di un inevitabile destino, di un dolore radicato oltre il
tempo, che non puo trovare pace nell’oblio ma si rinnova giorno dopo giorno nel
SuO stesso nome.

Clitennestra, attraverso i secoli &, ancora oggi, una parte di noi. Ci ricorda di
come I’'amore viene privato del suo significato dal potere e dalla vendetta: non ci
puo essere amore senza pace, senza perdono, senza il superamento del conflitto.

Uccidere chi ha ucciso non elimina il dolore, lo amplifica, come uno tsunami
che colpisce 'anima.

Elettra, Oreste e Crisotemi saranno investiti da questa terribile ondata. Oreste
sara perseguitato dalle Erinni, che solo dopo l'intervento di Atena, la dea che
porta saggezza, diventeranno Eumenidi.

Le vicende di Clitennestra ci ricordano che le guerre e le vendette devastano
vite e civilta. Micene scomparve, spari anche I'uso del linguaggio per secoli.

A noi che oggi ne ammiriamo le rovine, resti questo monito e questo inno alla
vita.

Bibliografia

Maraini D., Dzalogo di una prostituta con un suo cliente, Milano, BUR, 2001.
Parrella V,, I/ verdetto, Firenze, Bompiani, 2007.

Ritsos G. S., Quarta dimensione, Milano, Crocetti, 2013.

Toéibin Colm, La casa dei nom:i, Torino, Einaudi, 2018.

Wolf C., Cassandra, Roma, Edizioni e/o Le cicogne, 2018.

Yourcenar M., Fuochi, Firenze, Bompiani, 2001.
http://www.storiadelledonne.it/wp-content/uploads/2009/04/Ando2008.pdf

2-2020 Siracusane 87



88

Siracusane

NOTE SULLA DISAMBIGUAZIONE
DEL TEMA:

IL DESTINO DI IFIGENIA

TRA LEGAMI DI SANGUE ED
IMPREVEDIBILE SORTE

Carmela Mento

Introduzione

a qualche tempo mi sto occupando della tecnica

della disambiguazione nel corso di una terapia ana-
litica. Studiandola e sperimentandola, mi accorgo sempre
di pit che essa si presta allo svelamento della parola nel
linguaggio parlato. Infatti, il tema, di cui ognuno di noi
¢ portatore in un dialogo, attraverso la parola, fa leva sul
potere stesso della parola e si fa strada, attraverso la pre-
cisazione di un significato, che ognuno di noi attribuisce
ad ogni singola parola o ad un insieme di parole che cosi
compongono frasi. Le stesse frasi che pronunciamo o che
ascoltiamo diventano induttori emotivi, nel momento in
cui le stesse parole, o frasi, ci fanno gioire o soffrire.

E cosi che possiamo denotare significati diversi, a se-
conda dei contesti, che rendono le parole “ambigue”.
Lambiguita ¢ un sostantivo, discusso nella psicoanalisi
classica, che in genere colleghiamo alla nevrosi e che, con-
nesso ad una strutturale forma psicopatologica della per-
sonalita, genera sofferenza emotiva in chi lo sperimenta,
rendendo cosi la persona affetta, un infelice per natura,
oscillante, desideroso e respingente delle cose.

Questa dimensione la possiamo respirare quotidiana-
mente, in contesti clinici con i nostri pazienti, ma anche
non clinici, come quelli lavorativi o affettivi, amicali o sen-
timentali, dentro le mura delle nostre case, ed ha in sé
I’aria arcaica del sapore irresoluto e perplesso, ma anche il
lato doppio e falso, che si presta a duplice interpretazione.

Cosi il lettore, che attraversa queste pagine, trovera la
possibilita di far gestare in lui parole e significati, immagi-

2-2020



Note sulla disambiguazione del tema: il destino di lfigenia

ni e contesti, e sara bello poter comprendere cosa ne rimarra, alla fine della per-
sonale lettura. Le tragedie, ancora oggi, ci pongono davanti a temi attuali, come il
disagio della scelta tra I’adesione a regole sociali e 'apparente realta in cui siamo
immersi. Oggi, come al tempo delle tragedie, abbiamo la possibilita di riflettere
sull’attualita di un tema che si ripete, pur con semplici variazioni e su come la
conoscenza dei fatti della realta si acquisisca man mano che il contesto cambia.
Non ¢ forse una bella metafora della psicoterapia?

11 contesto infatti, assume un ruolo rilevante nella possibilita di un corretto
riconoscimento di valori e simboli, concorrenti alla costituzione di un senso della
nostra vita. E come dare o ridare alle cose il proprio nome. Tutto si ribella quando
non ¢ chiamato per nome, perché ¢ fuori posto, fuori contesto e spazio, ha perso
parte della sua identita. Questo saggio porta alla riflessione del peso specifico
delle parole e di come alcune parole assumano un significato diverso a seconda
del contesto, quando tra il parlante ed un interlocutore accade una discrepanza
che possiamo cogliere nello sguardo, nel clima che avvertiamo, nelle sensazioni
che percepiamo e che si collocano in modo dissonante, talvolta, alle parole che
ascoltiamo. Siamo lontani dai non detti, che sono connotati di silenzi. Qui le pa-
role hanno un suono specifico.

La storia

Assisto ad Ifigenia In Aulide, personaggio della Tragedia di Euripide, essa ¢
figlia di Agamennone e Clitennestra, ed ha come fratelli Oreste, Elettra e Criso-
temi.

La storia narra che il padre Agamennone si vantasse delle sue doti di caccia; il
suo orgoglio scateno probabilmente Artemide che offesa, invio forti venti che re-
spinsero le navi greche sulle coste di Aulide, impedendogli di ripartire per Troia e
far tornare Elena, moglie di Menelao fratello di Agamennone. Fin qui, I'indovino
Calcante predisse che sarebbe stato necessario un sacrificio, della piu bella figlia
di Agamennone, alla dea.

Ebbene si, abbiamo sentito bene, perché lo scioglimento, la solutio, & spesso
offerta in mano al personaggio dell’indovino, da sempre figura limen tra terra e
cielo. T venti torneranno a spirare solo sacrificando alla dea Artemide una figlia
di Agamennone e cosi il padre Agamennone promette la figlia Ifigenia in matri-
monio ad Achille, scrivendole di procedere con la madre Clitennestra, in Aulide
(Euripide, 2007).

Abbiamo qui un padre, pit volte pentito del suo costretto gesto, che tornera
sui passi e sulle parole e cerchera di dissuaderla dal viaggio, con altre lettere ed
altre parole.

Gli equivoci segneranno la scena e drammaticamente ogni personaggio avra
una diversa seppur vera, personale visione delle cose. All’arrivo, accadra infatti

2-2020 Siracusane 89






Note sulla disambiguazione del tema: il destino di lfigenia

che Ifigenia, gettandosi felice nelle braccia del padre, leggera nei suoi occhi anti-
tetiche emozioni di tristezza ed angoscia e la madre Clitennestra si accorgera di
parlare di cose che Achille invece non comprende, rimanendo sbigottito (Guido-
rizzi, 2002).

Ifigenia accetta il sacrificio. Lo fa per il bene del padre e del popolo, ne com-
prende le ragioni logiche e si fa sacerdotessa incarnata dei valori e degli ideali
del suo popolo. Questo atteggiamento assolutamente accogliente senza alcuna
resistenza, la salvera e si guadagnera la dimora presso gli déi (Fusco, 2008). Ecco
che pero lei non sara pitt né fanciulla né donna, ma sara altro, in una dimensione
trasformativa a cui 'autore della tragedia dedichera altre parole, in Tauride.

Cosa ¢ accaduto? Doveva compiersi la proteleia, quel rito sacrificale, di pas-
saggio, che vede investite le figlie femmine vergini, in un dettame di regole sociali
incoercibili, accompagnate dai genitori sull’acropoli, per celebrare un sacrificio
alla dea Artemide o divinita femminili, in vista del loro matrimonio.

Matrimonio & Sacrificio

11 tema del Matrimonio (per Ifigenia, cosi come Clitennestra) e del Sacrificio
(per Agamennone cosi come Menelao) hanno radici e legami antichi. In questo
contesto, i malintesi e gli equivoci tornano a segnare la scena, trovando una loro
chiarificazione solo nel giusto contesto.

La generosita della ragazza ne contraddistingue un animo nobile dagli alti va-
lori, che smascherano anche le logiche sociali di potere. Lei opera il suo passag-
gio da fanciulla impaurita e terrorizzata, a donna consapevole di morire per un
valore. Ifigenia ¢ una figlia obbediente, disposta al sacrificio secondo il volere del
padre, si fa sacerdotessa di un tema che vede in prima linea figlie devote, donne,
madri e spose, che alla fine obbediscono senza repliche. In lei si riflette il mito
della fanciulla che rimane vergine, malgrado il tentativo di ucciderla che qui pone
il sacrificio nel passaggio dalla morte della fanciulla in senso letterale, a favore
della donna adulta, promessa sposa ad un uomo (Littel, 2007).

Sulla base di quanto osserviamo, la figura del padre si confonde inevitabil-
mente con il sacrificatore e lei passa dalla tutela del padre a quella del marito,
significando il tema del sacrificio in modo universale quale rito di morte iniziatica,
nei riti di passaggio.

Il processo Disambiguo

Nel Word sense disambiguation (WSD) trovo nominata un’operazione a cui
non avevo dato identita prima d’ora. Non mi ero mai chiesta quale fosse la via
della disambiguazione pur operandola, in terapia. Studiandone il modello, si fa
strada un’operazione linguistica in cui si precisa il significato di una parola o di
una frase (insieme di parole) che pud denotare significati diversi, a seconda del

2-2020 Siracusane 91



Carmela Mento

contesto. Cio la rende ambigua. Questo diverso senso, che si trova alla base del
processo di elaborazione di un senso (Agirre & Edmonds, 2007), riveste partico-
lare importanza nella nostra pratica professionale di terapeuti analisti e ci pone
davanti ad una serie di ostacoli della pratica clinica quotidiana, che mi piace, in
questo contesto, condividere ed analizzare.

Uno dei principali problemi ¢ la possibilita che la disambiguazione riguarda lo
svelamento del significato della parola, trovando il senso piti congruo al contesto
in cui essa ¢ utilizzata (Mento et al., 2019).

La parola & potenzialmente polisemica. Puo infatti avere significati omonimi
(la stessa parola “rombo” puo essere un pesce ed allo stesso tempo elicitare una
figura geometrica o un suono) o significati strettamente correlati (come il caso di
una metafora, ne puo costituire un esempio I’espressione “divorare un patrimo-
nio”, “mangiare di baci”), o metonimica (“bere un bicchiere”).

1l ruolo del contesto ¢ importante ausilio alla comprensione, come nel caso del
matrimonio di Ifigenia, che diventa un sodalizio con i suoi valori e principi (¢ qui
presente il tema dal doppio significato “sposare un’idea”).

Situazione contraria e opposta ¢ possibile osservare nelle Danaidi della Tra-
gedia Le Supplici (Eschilo), che sono rapite, ingannate, ed assunte ad esempio di
rifiuto ostinato del matrimonio (Di Benedetto & Medda, 2002).

1l coraggio di Ifigenia e 'orgoglio delle Danaidi rivestono comunque una bi-
polarita, una situazione che potrebbe dispiegarsi tra Io e Sé, ma anche tra la di-
mensione individuale e quella collettiva (Widmann, 2013).

Le Danaidi rifiutano la supremazia maschile, Ifigenia sposa I'idea del Padre.
Ecco che la tragedia pone sempre il suo spettatore davanti ad un tema prevalente,
con coinvolgente ambiguita.

Prima tra tutte, la possibilita di fargli vedere due possibili risvolti della stessa
situazione e di conseguenza della vicenda. C’¢ sempre una riflessione che il sog-
getto fa davanti al finale tragico.

E se non lo avesse fatto? Come sarebbe andata?

Allo stesso modo, il frame della tragedia ci insegna che ci sono diversi possibili
atteggiamenti di fronte alle assurdita che rendono talvolta difficilmente compren-
sibile questa vita; sia che li viviamo o che qualcuno ce li racconti, questi movi-
menti ci consentono talvolta una diversa modalita di riflessione, da diversi punti
di osservazione.

C’¢ I'atteggiamento sociale probabilmente pit evidente, dove il senso critico
regna, e poi c’¢ quello del singolo, piti complesso e forse per questo piti ambiva-
lente, che sa che la vita non & uno scherzo e soffre per questo.

Tuttavia, nelle posizioni estreme tra cinismo e lucida disperazione, possiamo
riflettere sui diversi atteggiamenti che ognuno di noi sviluppa davanti al tema del
tragico, cosi come anche Ifigenia, pur nella sua immediata obbedienza senza re-

92 Siracusane 2-2020



Note sulla disambiguazione del tema: il destino di lfigenia

sistenza, ci pone in tutta la sua componente drammatica. Lei ci fa pensare che le
tragedie probabilmente non si scrivono piti, eppure si vivono quotidianamente, e
non sono per nulla uscite dalla coscienza e dal pensiero occidentale, da cui posso-
no pero essere spesso scotomizzate con semplici movimenti psichici.

Non & successo a noi, ed & una riflessione che & anche sotto i nostri occhi. Non
sono i nostri figli, non siamo noi, anche davanti ad un barcone sgangherato, con
anime in cerca di fortuna.

Quale ambiguita ci domina oggi? Quale necessaria opera disambigua & possi-
bile nella vita di ognuno di noi, verso un percorso piti autentico?

In un territorio quale quello messinese, erede di terremoti, alluvioni, catastrofi
e morti che piangono il loro diritto negato alla vita, tragedie si sono compiute sot-
to i nostri occhi, vissute con sentimenti contrastanti e scissi. E ancora vivo il mio
ricordo nei giorni dell’alluvione del 2009, quando prestavo servizio ospedaliero
in obitorio insieme ai miei colleghi, animati dalla speranza di riconoscere, identi-
ficare, dare un nome ai corpi, alle vittime che man mano arrivavano in uno stato
di devastazione. Devastazione di corpi la loro e di anime, quella dei loro cari, che
attendevano in silenzio, in strada, una parola, un nome.

Il nome noi lo colleghiamo ad una identita, ad una dignita, ad un destino e ci
ancoriamo a questo sin dalla nascita e diventa per noi foriero di uno ed allo stesso
tempo, di molti significati. Nel nome di qualcosa, viviamo, battezziamo con un
nome, le cose che non chiamiamo con il loro nome le viviamo nel nostro corpo,
tornano come non detti, sintomi, relitti, malesseri, anche nell’aria che respiriamo
in una stanza. E importante chiamare le cose con il loro nome, & nel diritto delle
cose stesse ed ¢ questo il processo di disambiguazione di cui parlo.

E un processo linguistico che compie il terapeuta e che & necessario ad intra-
prendere una via autentica, di intimo contatto con se stessi: perché le cose vanno
dette, ¢ questo che ci hanno insegnato da terapeuti; ed anche perché le cose han-
no bisogno di essere nominate e questo ¢ quello che ci hanno insegnato a fare,
dopo averle viste e lette nella faccia dei nostri pazienti.

Dopotutto, un’osservazione clinica non prescinde mai dall’osservazione feno-
menologica del volto, della mimica e del corpo di una persona: ¢ la semeiotica di
base. Eppure la tragedia puo essere anche oggetto di studio e offrire cosi in senso
didattico qualcosa di essenziale per la comprensione dell'uomo, nella ricorrenza
di temi sempre attuali, proprio perché umani.

Ci offre una chiara immagine tragica, che talvolta ¢ opposta alle parole che
sentiamo, ed offre anche una coscienza tragica, che puo contenere in sé il supe-
ramento stesso del tragico, nel momento in cui si crea un richiamo all’ordine, alla
ragione, alla fiducia e ai sentimenti. Ci pone anche davanti all’accettazione dell’ir-
razionale, del paradosso, di cio che accade senza una chiara risposta, che segna
talvolta il lavoro terapeutico nel registro dell'impensabile (Coltart 2000, tr. 2017).

2-2020 Siracusane 93



Carmela Mento

Sarebbe come chiedere di voler sapere dagli dei perché Edipo deve soffrire
per il suo destino. E perché proprio lui e non un altro.

Sappiamo che non avrebbe senso farlo, eppure ci fermiamo tutte le volte che
sentiamo pronunciare queste frasi dai nostri pazienti.

Gli ingredienti di una tragedia li rintracciamo proprio nei conflitti familiari
(padri, figli e fratelli). La genesi stessa dei drammi familiari si snoda dalla radice
genetica di questo affettoma. Il senso del tragico & un problema quantitativo? E
la morte di molti che colpisce piu della morte di uno? A cosa ci avvicina questo
tema del tragico? All'insopportabile? Ad eventi che non hanno una risposta? A
questi eventi, come Ifigenia aderiamo senza risposta.

Nel tema del tragico si possono cosi rintracciare alcune essenze: i valori e le
passioni si influenzano reciprocamente e danno vita ad una serie di azioni; le
parole si incarnano nel linguaggio lo vestono ed assumono un peso specifico. E
infatti noto che nell’incomunicabilita leggiamo usualmente un dramma, non una
tragedia.

I Silenzi si insinuano creando suspense e tensione. Il rumore infatti poco si ad-
dice alla tragedia, qualsiasi elemento che precede la rivelazione di una catastrofe
¢ spesso attorniato dallo sguardo; infine, sono presenti i conflitti, che si reiterano
nella storia dell’essere umano e che riguardano sempre un carattere antinomico
di significati: ne costituiscono alcuni esempi vivo/morto, uomo/dio, bene/male.
Eppure proprio nei temi relazionali, come nel caso di quelli a genesi familiare,
per eccellenza 'espressione gescheehenlassen (“lasciare accadere”) porta anche
il significato di una forma di apprendimento esperienziale e immaginale (Testa,
2019). 1l tema del tragico ci insegna che il gioco del conflitto riguardo le forze
antinomiche, ¢ connesso alla lotta in cui entrambe hanno la loro ragion d’esse-
re. Questo aspetto binomico quindi, e non unitario, appartiene alla coscienza
tragica, dove i limiti della singola verita rivelano invece il tema di un’ingiustizia
vissuta ed in cui la dinamica degli eventi ed il suo contesto, aiutano al processo di
svelamento e disambiguazione. In quest’ottica & possibile rintracciare un valore
trasformativo. Quando un elemento nuovo giunge alla coscienza, ¢ fonte di cam-
biamento per i pazienti (Jung, 1929/1957).

Conclusioni

Ifigenia ci ha riconnesso al tema del tragico familiare. Lei & un personaggio che
ci fa riflettere su come I'autoconsapevolezza sia presente e chiara. E infatti una
persona che sa esattamente chi ¢. Lei esiste, proprio in funzione dei suoi forti ed
ancorati valori, insieme ai suoi codici di significato personale familiare.

E questo il suo valore intrinseco, potremmo dire allo stesso tempo “paradig-
matico”, poiché non siamo davanti al pirandelliano Uro, nessuno e centomila
(1926), e questo ci segnerebbe il registro del dramma, che tanto si osserva nella

94 Siracusane 2-2020



Note sulla disambiguazione del tema: il destino di lfigenia

clinica psicopatologica delle alterazioni dell’identita e della struttura di personali-
ta. No, qui siamo davanti all’identita chiara di un personaggio che subisce inten-
zionamenti e che rimane coerente a se stesso, alla sua sofferenza e immolazione
per un bene comune, affermando solo cosi il suo significato nel mondo.

E possibile in una lettura disambigua del tragico rintracciare un valore educa-
tivo? Sarebbe come ammettere che non c’¢ solo il sad-end, a cui la nostra mente
logica potrebbe saltare in modalita jumping to conclusions.

In un certo senso, & necessario compiere il nostro esperimento, dobbiamo tra-
durre la nostra visione della vita ed inevitabilmente cadere nell’errore (McGuire
& Hull, 1999). Troviamo nello spazio analitico, la possibilita importante di fare
esperienza della conoscenza, di disambiguare, aprire a nuovi significati, ponendo-
ci in un autentico contatto con il limite della nostra esistenza, procedendo verso
spazi autentici di individuazione e coerenza con il nostro Sé.

Bibliografia

Agirre E. Edmonds P. (Ed.) Word Sense Disambiguation: Algorithms and Applications, Series: Text, Speech and
Language Technology, Springer 2007.

Coltart N. Slouching Towards Bethlehem. Other Press LCC 2000. Tr. it. Sara Boffito, Pensare l'impensabile e altre
esplorazioni psicoanalitiche, Milano, Raffaello Cortina, ed. 2017.

Di Benedetto V., Medda E., La Tragedia in scena, Torino, Einaudi 2002.

Euripide Ifigenia In Aulide, a cura di Franco Ferrari, Milano, BUR 2007.

Fusco A., Lettura psicologica di Ifigenia in Aulide di Euripide, in Creativita nella psicologia letteraria, drammatica
e filmica, Milano, Franco Angeli, 2008.

Jung CG., (1929/1957) Commento al segreto del fiore d’oro, Opere X1II, Torino, Bollati Boringhieri, 1988.

Guidorizzi G. Letteratura greca, da Omero al secolo VI d.C., Milano, Mondadori 2002.

Littel J., (2006), La benevole, Milano, Einaudi, 2007.

McGuire W., Hull REC. (1977) Jung Parla, Milano, Adelphi, 1999.

Mento C., Lombardo C., Whithorn N.I., Picone E, Vezzoli C., The Plurality of Word Sense in Clytemnestra:
the Focus on Disambiguation in Language, Journal of Psychology and PsychotherapyResearch. vol. 6,2019.

Pirandello L., Uno, nessuno e centomila, 1926.

Testa F,, La clinica delle inzmagini. Sogno e psicopatologia, Bergamo, Moretti & Vitali, 2019.

Widmann C. Su/ destino, Roma, Magi, 2013.

2-2020 Siracusane 95






“ELOGIO” ALLODIO NELLA
ELETTRA DI SOFOCLE
UNA EPISTROPHE

Giusy Porzio

Riassunto

Questo lavoro ha I'intento di farci leggere in trasparenza gli elementi archetipici
dell’odio che ¢ alla base del matricidio compiuto da Elettra. Lodio ¢ un sen-
timento che appartiene profondamente all'uomo come I’amore o il perdono.
Attuerd una Epistroph¢, un ritorno del fenomeno “Odio” al suo retroterra im-
maginale. Etimologicamente la parola “Odio” proviene dal latino odzum, 1a cui
radice ¢ “ad”, rodere, e dal greco “odoys” dente, e “odoyne” dolore. Possiamo
cogliere quanto immensa sia 'ombra che si nasconde dietro 'azione di Elettra,
che dedica tutta la sua vita, ad immaginare e poi realizzare il matricidio aiutata
dal suo amato fratello Oreste! Clitennestra, ha divorato, ha corroso, ha distrut-
to in Elettra, col suo gesto omicida e prima ancora con il tradimento con Egisto,
la possibilita di uno spazio interno, di uno sviluppo e di un ampliamento, del-
la coscienza attraverso il padre. E la possibilita individuativa che Clitennestra
ha distrutto col suo gesto! Ed Elettra recupera una possibilita individuativa
proprio grazie al sentimento dell’odio, che la spinge ad uccidere sua madre
Clitennestra.

Abstract

The aim of this paper is to make methodologically transparent the archetypal
elements of hate. At the core of the matricide carried out by Elettra, hate is a
feeling that belongs to human beings like love or forgiveness. I will implement
an Epistrophg, a return of the phenomenon “Hate” to its imaginal background.
Etymologically the word “Hate” comes from the Latin odium, whose root is
“ad”, to gnawing, and from the Greek “odoys” tooth, and “odoyne” pain. We
can see the immensity of the shadow hidden in Electra action. She dedicates
her entire life to imagine and then to realize the matricide with the help of her
beloved brother Orestes! Clitennestra through her murderous gesture and, be-
fore it, through her betrayal with her lover Egisto had devoured, corroded, de-
stroyed in Elettra the possibility of an internal space, of a development and an
enlargement of consciousness through her father. Clitennestra with her gesture
destroyed the possibility of individuation for the daughter! Hate pushes Electra
to kill her mother and so to recover the possibility to individuate.

Résumé

Ce travail a pour but de nous faire lire en transparence les éléments archét-
ypaux de la haine qui est a la base du matricide commis par Elettra. La haine
est un sentiment qui appartient profondément a ’lhomme comme I'amour ou
le pardon. Je vais mettre en ceuvre une Epistroph¢, un retour du phénomene
«Haine» sur son fond imaginaire. Etymologiquement, le mot «Haine» vient
du latin odium, dont la racine est «ad», ronger, et du grec «odoys», dent, et
«odoyne» douleur. On voit 'ombre immense qui se cache derri¢re I'action d’E-
lettra, qui consacre toute sa vie 4 imaginer puis commettre le matricide aidé par
son frére bien-aimé Oreste! Clitennestra, par son geste meurtrier et avant cela
par sa trahison avec son amant Egisthe, elle a dévoré, corrodé, détruite en Elet-
tra la possibilité d’un espace intérieur, d'un développement et d’une expansion,

2-2020

Siracusane

97



Giusy Porzio

de la conscience a travers son pére. Cest la possibilité d’individuation que Clitennestra a détruite par son geste!
Et Elettra récupére une possibilité d’individuation grace au sentiment de haine qui la pousse a tuer sa mére.

Neﬂ’avviare questa riflessione sulla Elettra di Sofocle, prendo le mosse a par-
tire da quel famoso testo che tutti conosciamo Elogzio della follia di Erasmo
da Rotterdam. Alla stregua del nostro Erasmo proverod a guardare e a invitare a
guardare all’odio, con occhi diversi, nella consapevolezza che questo sentimento
appartiene profondamente all’'uomo come I'amore o il perdono, per cui forse val
la pena di dare maggior credito anche all’ “odio”.

Seguendo la lezione hillmaniana, quella che mi propongo di attuare ¢ una Epi-
strophé, una reversione, un ritorno del fenomeno “Odio” a quello che puo essere
un retroterra immaginale.

“La reversione infatti & un ponte, un metodo che ricongiunge un evento alla sua
immagine, un processo psichico al suo mito, una sofferenza dell’ anima al mistero
immaginale di cui é espressione” (James Hillman, I/ sogno e il mondo infero, Milano,
Adelphi edizioni, 2003).

Un primo elemento da cui partire in questo viaggio verso 'immagine ¢ rappre-
sentato innanzitutto dalla etimologia della parola “Odio”. La ricerca delle radici
etimologiche, infatti, ci permette di recuperare I'immagine contenuta nella parola
o di ricollegare la parola al nome di una cosa, un’azione, una persona.

Possiamo quindi scoprire che la parola “Odio” proviene dal latino odiums,
la cui radice ¢ “ad”, rodere, e dal greco “odoys” dente, e “odoyne” dolore. Una
radice analoga ¢ presente nelle parole odontoiatria, odontoiatra, odontotecnico,
odontalgia, addentare. Ancora il latino “edo” mzangio, ci da il senso di rodimento
interno, e nell’ambito di questo ordine di idee i Latini utilizzavano bene, spesso,
Iattributo “edax”, edace, alle cure e ai dispiaceri: le “curae edaces” (cure divora-
trici) che implicano il significato di rodimento, utilizzate dai Latini nella cura del
“tedio” e della “acedia” che si manifestava come noia, ansieta del cuore, pigrizia,
scoraggiamento, un vero e proprio abbandono dello spirito, appartenenti alla spe-
cies melancholiae che colpiva alcuni monaci dediti solo alla meditazione.

Sembra quindi che i Latini avessero compreso che per la cura di alcune forme
depressive era importante attivare una fonte di energia psichica, che aveva le sue
radici, potremmo dire archetipiche, nell’Odio e nella Rabbia, e che fosse in grado
di risollevare lo spirito e di donargli nuovamente vitalita.

Questi approfondimenti etimologici ¢i aprono un ventaglio di immagini che
associano I’elemento Odio ad una arcaica potenza archetipica ed individuativa
dell’energia psichica. Potremmo quindi chiederci: all’'interno di questo ordine di
idee, qual ¢ I'immagine, qual ¢ 'ombra che si nasconde dietro I'azione di Elettra,

98 Siracusane 2-2020



“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé

che dedica tutta la sua vita, tutte le sue energie ad immaginare e poi realizzare,
con il successivo supporto di Oreste, il matricidio? Elettra, che ha sacrificato tutta
la sua vita nell’attesa di questa vendetta, non ha uno sposo, non ha dei figli e 'uni-
co affetto che la conforta ¢ il ricordo di Oreste, che da bambino correva anch’egli
il rischio di essere ucciso da Clitennestra ed Egisto, che avevano usurpato il trono.
Oreste infatti ne era il legittimo erede e andava per questo eliminato. Elettra che
salvo quel bambino affidandolo ad un uomo della Focide, perché stesse lontano
dal palazzo.

Elettra che mostra una immagine di femminile ben diversa da quella incarnata
dalla sorella Crisotemi, che invece mostra una rassegnazione agli eventi, quindi
un femminile pit passivo! Sorge immediato il paragone con Antigone e Ismene,
nella tragedia sofoclea dell’ Antigone!

Ma torniamo alla nostra tragedia di Sofocle. Il dramma si apre con il ritorno a
Micene di Oreste, in compagnia di Pilade e dell’Aio. Egli, per ordine di Apollo,
¢ li per vendicare il padre, perché la linea patrilineare deve vincere su quella ma-
trilineare (non ¢ possibile che il padre resti invendicato) e perché ancora sangue
deve essere versato all’interno di questa famiglia maledetta, in conseguenza della
Nemesi divina.

Assistiamo qui ad un processo circolare di odio e di delitti nella famiglia degli
Atridi. T terribili eventi, caratterizzati in primis da un atteggiamento di “hybris”,
iniziano da Atreo che da in pasto i propri nipoti al fratello; Elena scappa da
Sparta con Paride, abbandonando Menelao e causando la guerra di Troia; Aga-
mennone che sacrifica la figlia Ifigenia ad Artemide; Clitennestra poi che uccide a
tradimento il suo legittimo sposo, dopo essersi unita in sua assenza con Egisto ed
averne usurpato il trono; Oreste insieme ad Elettra che compie il matricidio per
vendicare la morte del padre. E lo stesso capostipite di questa famiglia, Tantalo,
primo marito di Clitennestra, poi ucciso da Agamennone, fu autore di “hybris”,
volendo condividere con un altro mortale il grande privilegio di mangiare insie-
me agli déi. Il delitto sembra dunque essere indissolubilmente legato agli Atridi,
e tutti gli orribili delitti non fanno altro che confermare la perpetua ostilita degli
deéi verso questa stirpe, e in generale I'ineluttabilita delle decisioni divine: tutto &
gia stato deciso e 'uomo & impotente davanti agli avvenimenti, ne & inconsape-
vole causa, nel senso che compie di persona gli atti decretati dalle divinita, ¢ una
pedina incapace di influire realmente sulla sua vita. Nessuno di questa famiglia
maledetta riesce a venir fuori da questa spirale di odio. Sembra di assistere alle
moderne faide tra famiglie mafiose.

La riflessione che immediatamente affiora & che laddove prevale la hybris, si
perde il senso del sacro ed impera I'odio!

Kohut ci ricorda che la tendenza ad uccidere e gli avvenimenti aggressivi sono
una parte intrinseca della condizione umana.

2-2020 Siracusane 99



Giusy Porzio

“L'aggressivitd umana appare collegata alla rabbia narcisistica. Essa é pin pericolo-
sa quando & connessa alle due grandi costellazioni psicologiche assolutizzanti: il sé
grandioso e ['oggetto arcaico onnipotente”. (Heinz Kohut. Pensieri sul narcisismo e
sulla rabbia narcisistica tratto da Rabbia e Vendicativita, Torino, Bollati Boringhieri,
1992).

Nella vendicativita di gruppo Iaffetto vendicativo pud spesso persistere anche
oltre I'arco esistenziale di una singola persona ed essere lasciato in eredita ad altri.
E il cosiddetto “Patto di Sangue”. Si ode poi un gemito: & Elettra che piange il suo
destino atroce dialogando col coro. Tutte le sue sventure, tutto il suo dolore per
'uccisione del padre, accarezzato da sola, per cosi tanti anni nelle notti di veglia al
palazzo, accompagnato dal pensiero di vendetta, e tutta la speranza per il ritorno
dell’amato Oreste, forse in cuor suo creduto morto, mentre Clitennestra sangui-
naria regna con Egisto ['usurpatore, mettono in evidenza la radice archetipica
del desiderio di vendetta di Elettra. Ma il punto culminante dell’azione & pero il
riconoscimento tra Elettra ed Oreste, allorché egli torna da Micene in incognito,
quando tutti alla reggia lo credono morto, durante una corsa di cavalli. I due fra-
telli parlano senza riconoscersi subito e man mano nelle loro brevi battute cresce
gradualmente la tensione drammatica che ci avvicina profondamente ai sentimen-
ti dei due protagonisti. Leggiamo ora questo dialogo tra Oreste ed Elettra.

“ORESTE:

Fauste parole di: cheé gemi a torto.
ELETTRA:

1] fratello defunto a torto io gemo?
ORESTE:

Tali parole a te mal si convengono.
ELETTRA:

A tal punto del morto io sono indegna?
ORESTE:

No; ma quell’ urna a te non appartiene.
ELETTRA:

Si, se il corpo ch’io reggo & pur d’Oreste.
ORESTE:

Tranne a parole, no, non é d’ Oreste.
ELETTRA:

E dov’é mai la tomba di quel misero?
ORESTE:

Non c’e. Tombe di vivi non esistono.
ELETTRA:

Figlio, che dici?

100  Siracusane 2-2020



“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé

ORESTE:

Il vero, e tutto il vero.
ELETTRA:

Oreste e vivo?
ORESTE:

Se pur vivo io sono.
ELETTRA:

Quello sei tu?
ORESTE:

Questo sigillo guarda del padre, e vedi s’io ti dico il vero.
ELETTRA:

Ob carissimo giorno!
ORESTE:

E a me carissimo!”

Leggendo questo dialogo tra i due fratelli sento affiorare una emozione intensa
e provo a chiedermi: chi & veramente Oreste per Elettra? Quale immagine arche-
tipica incarna al di 1a dell’essere quel fratello da sempre amato e che ha salvato
da morte sicura quando era un bambino? Cosa si cela in questa immagine di cosi
potente, forse ormai considerata non piu vivente? Traspare dalla drammaticita
di questo dialogo serrato la sorpresa inimmaginabile di fronte alla scoperta che
Oreste ¢ vivo! Elettra lo credeva morto, morta quella sua parte intima cosi simile
a se stessa, con cui sentiva una profonda complicita e che per anni aveva aspet-
tato. Ed ora... la ha incredibilmente ritrovato! Quella sua parte archetipica che
rappresenta |'aspetto progressivo-trasformativo della fantasia dell’incesto.

La fantasia dell’incesto infatti, nell'unione col genitore, rappresenta quella no-
stalgia del passato, quella ricerca di se stesso in un passato arcaico in cui I'infante
era unito a se stesso e al grembo materno primordiale. La fantasia dell’incesto
diventa quindi il simbolo della tendenza all’'unione di forme omogenee, uguali
a se stesse e immodificabili. Accanto a questo aspetto regressivo, vi ¢ perd un
aspetto progressivo-trasformativo che guarda verso il futuro, rappresentato dalla
fantasia di unione tra fratello e sorella. Torna alla mente quella unione alchemica
tra “frater et soror”!

Fratello e sorella che sono uniti dallo stesso destino. Ben conoscono la trage-
dia vissuta del sangue versato, ben conoscono I’'abbandono della madre che li ha
traditi entrambi, unendosi con Egisto e poi, ancora di pit, uccidendo il padre
Agamennone, cancellandone il nome e la stirpe e nel contempo godendone le
ricchezze! Oreste ed Elettra accomunati dallo stesso passato e che hanno covato
negli anni lo stesso odio vendicativo per poter poi finalmente “pareggiare i conti”.

Potremmo forse individuare, a questo punto, pit di una radice archetipica

2-2020 Siracusane 101



Giusy Porzio

dell’odio. Gia Plotino si era posto il problema: “Comze puo un carattere malvagio
essere dato dagli Dei?” Pud esistere una vocazione al delitto? Quale senso hanno
per l'esistere quelle profonde forze distruttive che albergano nell’anima umana?

Abbiamo parlato di hybris e di rabbia narcisistica. Ed Elettra? Che cosa le &
accaduto? Quale evento ha scatenato in lei quell’odio potente, quella rabbia ven-
dicativa? Searles ci ricorda che:

“Lodio e la vendicativitd sembrano prestarsi particolarmente alla rimozione del do-
lore e dell’angoscia di separazione. (...) L'essere occupato con fantasie vendicative
riguardanti quella persona serve a tenersi psicologicamente aggrappati ad essa”. (Se-
arles, “La psicodinamica della vendicativita” tratto da Rabbia e Vendicativita, To-
rino, Bollati Boringhieri, 1992)

Prima ancora quindi dell'immenso dolore provocatole dall’uccisione del pa-
dre, Elettra ha vissuto quel terribile abbandono da parte della madre, quando si
¢ unita con Egisto, durante la decennale assenza di Agamennone per la guerra di
Troia, usurpandone il trono. In un dialogo, infatti, tra Clitennestra ed Elettra, Cli-
tennestra ammette di aver ucciso lo sposo ma, di averlo fatto solo per vendicare
la figlia Ifigenia. Ma Elettra intuisce qual & la vera ragione di quel delitto atroce.
Sentiamo ancora le parole di Elettra mentre si rivolge a Clitennestra:

“ELETTRA:

E dungue, parlo. Che uccidesti il padre,

tu lo confessi. E qual confessione

potrebbe esser pii turpe, o giusto o ingiusto
che lo scempio pur fosse? Ed io soggiungo
che non giustizia t ispiro, ma brama

dell’ uomo tristo ch’ora con te vive.”

E questo dolore indicibile, questa ferita inguaribile e incomunicabile, il “rodi-
mento interno”, quell’abbandono materno, una corrosione che dall’interno la di-
vorava. Le fantasie vendicative permettevano ad Elettra di rimanere agganciata a
quella madre pur odiata. Melanie Klein pone al centro della sua teoria la funzione
materna. La mamma da infatti al bambino un nutrimento biologico che ¢ anche
di tipo psichico. La funzione materna deve giocare un ruolo di contenimento che
¢ “I'holding”, e non si tratta di una tecnica da apprendere quanto piuttosto di una
sorta di qualita personale. La funzione di “holding” ¢ la chiave per permettere
al bambino di diventare adulto. E necessario aver avuto una madre non troppo
intrusiva né troppo assente per poter sviluppare dentro di sé una presenza con-
fortante, equivalente all’ “oggetto buono”.

102  Siracusane 2-2020



“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé

“Fino a che le funzioni di contenimento non sono state introiettate, il concetto
di uno spazio interno al sé non puo costituirsi’. (Esther Bick, “L'esperienza della
pelle nelle prime relazioni oggettuali” tratto da Melanie Klein e il suo impatto sulla
psicoanalisi oggi. La teoria, Roma, Astrolabio, 1995).

In un secondo momento diventa molto importante il rapporto col maschi-
le... Il Tu maschile, in forma di padre, poi di uomo, Animus, guida, permette al
femminile il distacco dal rapporto originario e, conducendo alla coscienza, sia
che venga sperimentato in forma personale o transpersonale, apre all’esterno o
interiormente. E Jung considera come una fase dello sviluppo del femminile il
complesso di Elettra proprio prendendo spunto da questa tragedia. Quando la
bambina comprende e scopre le differenze tra i due sessi sviluppa un’ “snvidia del
pene”, cioé comincia ad odiare la madre perché la ritiene responsabile della sua
mancanza. La madre ha gia operato la castrazione e il padre diventa desiderabile
poiché possiede cio che le ¢ stato negato. Date queste condizioni la bambina pro-
va meno angoscia e opera una rimozione minore. Per questo motivo cresce una
sorta di rancore, di odio nei confronti della madre, vissuta, in maniera inconscia,
come la responsabile di tale assenza.

All’odio e alla vendicativita conseguente all’angoscia di separazione per 1’ab-
bandono e il tradimento con Egisto da parte della madre, si aggiunge, quindi per
Elettra, quest’altro odio ulteriormente ampliato dalla uccisione di quel padre cosi
desiderato, cosi amato e nel quale si ¢ identificata!

Clitennestra, la madre sanguinaria, ¢ colei che ha divorato, ha corroso, ha di-
strutto col suo gesto omicida e prima ancora con il tradimento e 'unione col suo
amante Egisto, nel materno interno di Elettra la possibilita di uno spazio interno
ed inoltre la possibilita di uno sviluppo, di un arricchimento e di un ampliamento
della coscienza attraverso il padre.

E la possibilita individuativa che Clitennestra ha distrutto col suo gesto!

E Jung ci ricorda che nel complesso materno negativo si attiva una “difesa pre-
ponderante dalla supremazia della madre. (...) Questo tipo di figlia sa certamente
tutto quello che non vuole, ma non riesce a decidere quale sara il suo destino. I suoi
istinti sono tutti concentrati sulla madre in forma di difesa; e pertanto non le con-
sentono di costruirsi una vita sua propria.” (C.G. Jung., 1980). Elettra infatti non
ha uno sposo, non ha dei figli!

A differenza che nelle Coefore di Eschilo, nell’Elettra di Sofocle, protagonista
assoluta ¢ quindi Elettra stessa, sebbene materialmente il matricidio sia compiuto
da Oreste. Se nell’opera del suo predecessore infatti, circa 50 anni prima, il senso
tragico era reso con molta efficacia a partire dal conflitto, vissuto dall'uomo, dal
maschio in primis, tra la legge divina che vuole la vendetta del sangue per il man-
tenimento della stirpe e del nome e il dolore umano nel compiere un atto orrendo
come il matricidio e tutta I’attenzione era concentrata sul personaggio di Oreste,

2-2020 Siracusane 103



Giusy Porzio

il quale compie una vendetta per adempiere alla volonta di un dio e nel contempo
porta in sé questo conflitto tragico, nella Elettra sofoclea I'attenzione si sposta su
una figura femminile: Elettra, che porta in sé un odio irreprimibile nei confronti
della madre e mostra tutta la sua determinazione a voler porre fine agli abusi subi-
ti da parte di Clitennestra e del suo amante Egisto, dopo che questi hanno ucciso
il padre Agamennone. Qui non c’¢ una legge divina, la difesa del nome, ma un
dolore individuativo e inestirpabile, un odio profondo che rende il matricidio una
conseguenza inevitabile e non piu il fulcro della tragedia.

Ripenso a Clitennestra che giace nel letto dell’'ucciso, mentre consuma il pia-
cere, con Egisto il suo amante assassino ed usurpatore, ed organizza feste e balli
nel palazzo dove si & consumato I'orrore, mentre Elettra ¢ i sola con tutto il suo
dolore e la sua rabbia! Clitennestra che I'ingiuria per i suoi lamenti come se solo
a lei fosse morto il padre, e le augura di morire di mala morte. Clitennestra che
d’accordo con Egisto la fara chiudere:

“In una buia sotterranea stanza ove non vegga il raggio. E via da questa terra,
canterai le tue pene”

La vera matricida rimane quindi Elettra; rimane la tematica eschilea del chz ha
versato sangue ne verserd a sua volta, ma sullo sfondo: Sofocle sposta la volonta
da Dio all'uomo e, sebbene quest’ultimo rimanga sempre sottomesso al primo,
I'individuo finisce con I’assumersi una propria responsabilita.

E ancora la lingua greca ci viene in aiuto! La traduzione nel greco antico del
verbo “odiare” corrisponde a stuyeo. E questo ci informa che I'odio ¢ collegato
al fiume Stige, il fiume dell’odio, uno dei cinque fiumi del mondo infero nella
mitologia greca. Ed Hillman ci ricorda che:

“Le gelide acque del fiume Stige costituiscono la pin profonda fonte della moralita di-
vina, giacché su di esse gli Det prestavano i loro giuramenti, a sottintendere che ['odio
svolge un ruolo essenziale nell’ ordine dell’ universo. Accanto ai principi generatort
e ordinatori come Amore (Eros), Conflitto (Eris o Polemos) , Necessitd (Ananke)
e Ragione (Nous), nel disegno delle cose dobbiamo fare spazio anche per Odio” ( J.
Hillman, I/ sogno e il mondo infero, Milano, Adelphi, 2003, p. 77).

E i figli di Stige sono Zelo, Vittoria, Forza e Potenza. E il freddo odio della
madre, in una visione “diurna” ¢ trasformato attraverso i figli, in quei tratti im-
placabili al servizio dell’lo, che abbiamo finito per accettare come virtt. Quell’To
che utilizza i figli di Stige per le sue battaglie moralistiche aventi come obiettivo
'autoconservazione! Ma I'odio primordiale di questa madre appartiene al mon-
do infero e laggit essa garantisce I'integrita del regno psichico. Il mondo infero
infatti & un regno totalmente psichico, dove I'intero nostro modo di essere ¢ stato

104  Siracusane 2-2020



“Elogio” all’odio nella Elettra di Sofocle. Una epistrophé

desostanzializzato. La possibilita individuativa appartiene al regno psichico, ed
Elettra difende il suo mondo psichico attraverso I'odio di Stige. Stige ¢ colei che
stabilisce il limite e che protegge non gia I'To, bensi il mondo infero dal dolore
causato dagli atteggiamenti invasivi della vita!

Bibliografia

Bick E., L'esperienza della pelle nelle prime relazioni oggettuali da Melanie Klein e il suo impatto sulla psicoanalisi
o0ggi. La teoria, Roma, Astrolabio, 1995.

Hillman J., I/ sogno e il mondo infero, Milano, Adelphi edizioni, 1979, rist. 2003.

Jung. C.G.: Gli archetipi e l'inconscio collettivo in Opere vol. IX, Torino, Bollati Boringhieri, 1980.

Kohut H., Pensieri sul narcisismo e sulla rabbia narcisistica tratto da Rabbia e Vendicativita, Torino, Bollati
Boringhieri. 1992.

Searles H., La psicodinamica della vendicativita tratto da Rabbia e Vendicativita, Torino, Bollati Boringhieri,
1992.

2-2020 Siracusane 105



106

Siracusane

LA FANCIULLA SENZA MANIL:
UNA FIABA MOLTO AMATA

Cinzia Caputo

Riassunto

La fanciulla senza mani & il titolo della fiaba utilizzata in questo articolo, il cui
tema ¢ quello del potere di sopraffazione maschile e paterno collettivo sul fem-
minile , ma anche l'istanza interiore della donna che la rende vittima, oppure
ne permette lo sviluppo dell’identita e la trasformazione. Questa tematica verra
esplicitata attraverso un caso clinico in cui I'imago paterna si rivela abusante
della personalita della figlia, fino a schiacciarne ogni valore creativo. Il difficile
percorso analitico sia per la paziente che per 'analista, portera ad una crescita
interiore ¢ un processo di liberazione.

Abstract

The handless maiden is the title of the fairy tale used in this article, whose theme
is that of the power of male and collective paternal over the feminine, but also
the inner instance of the woman who makes her a victim, or allows her devel-
opment identity and transformation. This theme will be explained through a
clinical case in which the father’s imago proves to be abusive of the personality
of the daughter, to the point of crushing all creative value. The difficult analyt-
ical path for both the patient and the analyst will lead to inner growth and to a
process of liberation.

Résumé

La jeune fille poignées est le titre du conte de fées utilisé dans cet article, dont le
théme est celui de la puissance du paternel masculin et collectif sur le féminin,
mais aussi I'exemple intérieur de la femme qui fait d’elle une victime, ou permet
son développement I'identité et la transformation. Ce théme sera expliqué par
un cas clinique dans lequel I'imago du pere s’avere abusif de la personnalité
de la fille, au point d’écraser toute valeur créatrice. La voie analytique difficile
pour le patient et I'analyste conduira a la croissance intérieure et un processus
de libération.

econdo il modello junghiano nei miti e nelle leggen-

de si rintracciano i fondamenti della psiche rivestiti di
elementi culturali, mentre nelle fiabe cio sarebbe presente
in misura minore, per questo le fiabe rifletterebbero pit
chiaramente i modelli basilari della psiche. La fanciulla
senza mani ¢ il titolo della fiaba qui utilizzata il cui tema
centrale ¢ il potere di sopraffazione maschile/paterno col-
lettivo sul femminile. Tale tematica ¢ rintracciabile anche
nel mito di Ifigenia rappresentato nella tragedia di Euripi-
de. Seguendo la metodologia di Propp, il danneggiamento
ad opera dell’antagonista costituisce uno dei modi con cui

2-2020






Cinzia Caputo

la fiaba passa dalla situazione iniziale allo svolgimento vero proprio. L'elemen-
to che contraddistingue le fasi iniziali di questa fiaba-tipo registrata con la sigla
AT 706, nel catalogo dei racconti popolari di Aerne-Thompson ¢ la mutilazione
dell’eroina. La fiaba appartiene a un piccolo gruppo di racconti incentrati su per-
sonaggi femminili esiliati, tra cui anche Biancaneve, racconto ben piti conosciuto
e che ne fa parte. Nella quasi totalita delle versioni questa mutilazione si pre-
senta sotto la forma di un danneggiamento operato dall’antagonista e a seconda
dell’identita di quest’ultimo si hanno versioni differenti. La fanciulla senza mani
compare nella tradizione orale di tutta 'Europa e del Medio Oriente, nonché

dell’ Africa, dell’India.

“Alla morte della regina, un re vuole sposare la propria figlia. La principessa rifiuta, e
per punizione, il re le taglia le mani. La fanciulla fugge, incontra un altro re che rima-
ne affascinato dalla sua bellezza e la sposa malgrado la menomazione. La principessa
partorisce un figlio. La suocera invidiosa mette in giro voci malevole sul suo conto,
queste macchinazioni costringono ancora alla fuga la principessa, questa volta con
il bambino. Alla fine per un intervento miracoloso, la principessa torna in possesso
delle sue mani, e si ha la riconciliazione con il suo sposo”.

Questo, in breve, lo svolgimento delle tante versioni della Fanciulla senza
mani. Sia il motivo dell'incesto, sia quello delle mani tagliate non compaiono
in tutte le versioni. In alcuni casi le vengono tagliate per impedirle qualcosa, in
altre ¢ lei stessa a farsele amputare. In alcune ¢ la suocera la vera antagonista,
altre volte il padre, oppure il diavolo. Una versione molto bella ¢ quella narrata
da Basile nel Pentamerone, con il titolo la Penta Mano-mozza. In quest’ultima
torna il motivo dell’incesto: Penta ¢ la sorella del re, che alla morte della moglie,
egli vuole sposare. Penta decide di fuggire, ma prima chiede al fratello che cosa
abbia acceso il suo amore insano. Sentendosi rispondere che erano le sue belle
mani, se le fa tagliare e le lascia al fratello. La versione pit famosa, e quella a cui
faremo riferimento, & quella dei fratelli Grimm pubblicata nella prima edizione
nel 1812, cosi come era stata raccontata dalla narratrice Dorothea Viehmann, poi
rimaneggiata per la seconda edizione, in cui il motivo dell’incesto viene eliminato
e al posto del padre che fa tagliare le mani e i seni della figlia perché non vuole
concedersi, compare il diavolo che vuole impadronirsi dell’anima della fanciulla.

Introduzione

La fiaba della fanciulla senza mani mi era nota da tempo, e compare nell’anali-
si di una paziente come associazione ad un sogno. Ho pensato ad una correlazio-
ne tra il materiale fiabesco e una condizione psicologica di iperstimolazione che
appare spesso in pazienti con problematiche di abuso. Rispetto al tema dell’in-
terpretazione e dell’uso della fiaba in analisi o di altro materiale esterno & neces-

108  Siracusane 2-2020



La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata

sario tenere presente che: una interpretazione ¢& tale solo perché il paziente ha
consentito di darla. La dobbiamo cio¢ a lui e al nostro oggetto interno personale
e professionale, cio significa essere di natura oggettuale e non narcisistica. Quan-
do siamo in presenza di situazioni di grave patologia le identificazioni proiettive
abbondano e di conseguenza anche le contro identificazioni proiettive. E quindi
fondamentale lavorare sul transfert e il controtransfert, il setting ¢ lo strumento
fondamentale per proteggere il paziente.

Interpretazione

In questa fiaba si parte da una situazione iniziale in cui il padre portatore dello
spirito collettivo, vende la sua anima-figlia al diavolo perché ¢ in una situazione di
perdita, di carenza, ma piuttosto che affrontare il problema alla radice, cercando-
ne la causa, trova una via breve e disonesta, seguendo la strada indicata dall’om-
bra e impersonata dal diavolo. La figlia di questo padre, d’altra parte come indica
la Von Franz, non essendo nutrita da una funzione d’eros paterna, rischia di esse-
re venduta al diavolo, cio¢ che si impossessi di lei un Animus demoniaco.

Stiamo costellando una situazione psichica relativa al complesso paterno; vo-
lendo leggerne i contenuti in termini evolutivi, di espressione ciog, dello sviluppo
psicologico del femminile, vorrei soffermarmi sulla figlia. Una figlia adolescente
alle prese con il complesso edipico, le sue fantasie e la possibile via d’uscita, attraver-
so le peripezie della crescita.

Senza escludere le corrispondenti proiezioni paterne sulla figlia, che quando
non vengano brutalmente agite, come pure la fiaba puo lasciare intendere, sono
comunque inconsciamente vissute.

Costellazione edipica

Nella situazione edipica la figlia si rivolge al padre ed entra in conflitto con la
madre, in questo modo afferma la sua femminilita e il suo diritto alla sessualita, af-
francandosi dalla dimensione materna per entrare nell’'universo paterno. Sappia-
mo che le vicissitudini di questa costellazione sono varie e complesse, cominciano
nella prima infanzia, per poi ridestarsi in adolescenza quando tutto riesplode.
Leroina di questa fiaba puo essere considerata un’adolescente alle prese con le
sue fantasie affettivo-sessuali verso la figura paterna, la quale puo rispondere in
vari modi alle sollecitazioni della figlia, alle volte chiudendosi e allontanando la
figlia da sé, altre volte avvicinandosi in maniera complice, altre volte addirittura
rispondendo in maniera incestuosa. In questa fase che si prepara molto tempo
prima, ¢ molto importante la figura materna in quanto puo agevolare il processo
o ostacolarlo.

In questa fiaba la madre sembra essere assente, rimprovera il marito perché
capisce che la vendita del melo corrisponde alla vendita della figlia, ma poi non

2-2020 Siracusane 109



Cinzia Caputo

interviene pit in nessun modo per difendere la figlia dagli abusi del padre. La
costellazione in cui la madre ¢ assente e il padre sposta sulla figlia i suoi desideri
sessuali sappiamo essere estremamente delicata, e puo predisporre all’incesto, ma
anche ad una situazione psicologica in cui la figlia resta bloccata da un Animus
che le impedisce 'incontro positivo con I'altro da sé. Una delle situazioni pit pe-
ricolose ¢ quella in cui la figura del padre-spirito affascinante, costella quella della
“figlia del padre eterno”, cioe di un femminile che rimane legato come vergine al
padre-spirito, in forma concreta o invisibile. Come nel mito, la figlia Ifigenia, non
si ribella al padre, ma accetta il sacrificio.

Una paziente era venuta da me per un colloquio, ma cercava un analista uomo,
compresi che la sua richiesta ambivalente era 'espressione di un complesso ma-
terno negativo che chiedeva una risposta; le dissi, quindi, che la scelta di una don-
na era la migliore possibile in quel momento e lei decise di proseguire. La ragazza,
che chiameremo Lola, € la prima di tre figli, di famiglia borghese altolocata, padre
imprenditore che ha preso su di sé le complesse sorti della famiglia d’origine; la
madre laureata in una materia scientifica, ¢ descritta come una donna infantile e
capricciosa, con un piccolo difetto fisico: vive all’ombra del marito che deve darle
tutto, imprevedibile affettivamente con la figlia che precocemente si rivolge a un
padre pit disponibile, ma anche molto seduttivo e affascinante, tanto da impri-
gionatla in un legame che non le permette un vero incontro, o per meglio dire non
le permette I'espressione dell’Eros. La paziente si blocca su una modalita ripetiti-
va e narcisistica in cui I'altro deve essere abbandonato per primo per non provare
lei sentimenti di gelosia e abbandono. Nel corso dell’analisi emergera il ricordo di
un abuso subito da parte di un cugino che poi si rivelera uno spostamento delle
sue fantasie erotiche relative al padre; nonché quelle connesse all’aver usurpato
il posto alla madre. Lola infatti, crescendo ¢ diventata I’Anima del papa, la consi-
gliera, la complice, iperinvestita nel rapporto genitoriale; in quanto prima figlia,
intelligente e capace si laurea, ma finisce per lavorare nell’azienda di famiglia.
Durante tutto il corso dell’analisi durata 7 anni, attraverseremo il dolore lacerante
del conflitto tra sé stessa e ’Anima venduta al padre. L'immagine emblematica
di un sogno ci permettera di realizzare la drammaticita della sua situazione: Va
a trovare un’amica che non vede da tempo, la sorella le fa strada nella stanza dove
lamica é in fin di vita, questa la riconosce e le mostra le mani verd: a strisce velenose
e le dice: “lo vedi? Questo ¢ veleno e io li tocco sempre i soldi, li maneggio conti-
nuamente, non durero molto cosi... loro non lo capiscono che é veleno...” si sveglia
angosciata. Mi racconta il sogno con estremo pathos, dice che non puo continuare
a lavorare con il padre, sta male, ha tradito se stessa e i suoi valori. Pian piano si
affranchera dalla situazione lavorativa e trovera una strada personale che la por-
tera a riconoscere la sua parte femminile. Incontra un ragazzo molto diverso dal
padre, poco ambizioso, ma che sa ascoltarla, con cui riuscira a lasciarsi andare e a

110  Siracusane 2-2020



La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata

non intrappolarlo nel gioco fallico-narcisistico dei precedenti ragazzi. Tutto que-
sto non ¢ senza sofferenza, perché dovra confrontarsi con 'immagine negativa del
complesso materno che assume le sembianze della strega di Biancaneve. Avendo
perso la protezione dell’imago paterna, si scatenano tutte le fantasie sulla rivalita
femminile che coinvolgono in pieno la figura dell’analista che deve reggere le po-
tenti proiezioni che rischiano di far naufragare il processo analitico. Gli attacchi
al legame infatti, sono durissimi e minacciano di continuo l'interruzione della
terapia. La posizione dell’analista triangolata da altre figure pseudo analitiche
(che vanno da guaritori a chiromanti o sedicenti guru), sara quella di mantenersi
in bilico tra 'accettazione di tutte le intrusioni per non cadere nella sua trappo-
la, quindi materna e accogliente (ma altrettanto terrifica perché inglobante ) e
dall’altra quella contenitiva e paterna per mantenere il setting. M7 sognera spesso
come figura negativa, una donna bruna con la pelle bianca e dall’ eros lascivo, ma
nello stesso tempo con un grande bacino. Questo permettera di mantenere la rot-
ta: sappiamo infatti, che a livello simbolico la madre assume 'aspetto terribile e
divorante, di fronte a cui I'lo teme di essere inghiottito, ma anche il fondamento
strutturante dello sviluppo della coscienza. Questa condizione permette all'To di
sfuggire alla presa materna e all'inconscio, nelle favole cio & in genere espresso
attraverso 'immagine della matrigna.

Per Jung I'esperienza individuale della crescita come separazione e rinuncia,
si staglia su uno sfondo collettivo e ancestrale, cioe su un archetipo o uno schema
filogenetico dove il conflitto tra le generazioni trova la trama e il contenimento
nella sedimentazione della cultura universale, come si puo facilmente riscontrare
nel mito. La situazione edipica relativa ad un padre ed una madre, a figure cioe di
cui il bambino ha primariamente esperienza, rappresenta una situazione univer-
sale. Non si puo negare infatti, che la relazione tra figli e genitori, abbia una gran-
de importanza psicologica e che il complesso di Edipo sia una metafora feconda
della rappresentazione del conflitto sessuale all’interno delle generazioni. Padre
e madre rappresentano, perd, anche una coppia di concetti opposti di natura
simbolica che esprimono il dualismo universale dell’esperienza psichica. Vale a
dire: tutto cio che attiene alla psiche ¢ essenzialmente simbolico; simbolicamente
anche la sessualita intesa come unione dell'uno con 'altro puo rappresentare una
coppia di contrari, su cui si fondano le istanze di Anima-Animus.

“Il mondo stesso, ebbe origine attraverso il sacrificio, cioé attraverso la rinuncia al
legame personale con I'infanzia.” Questo sacrificio puo essere compiuto solo mercé
una totale dedizione alla vita. Tutta la libido costretta nei vincoli familiari deve essere
ritirata da quella cerchia angusta per essere trasferita in una pizt anpia ...”"

1 C.G.Jung ,1912/52Tr.it., Simboli della trasformazione, in Opere, vol. V, Torino, Boringhieri, 1970.

2-2020 Siracusane 111



Cinzia Caputo

Jung quindi, vede lo sviluppo come compito e responsabilita dell’individuo di
svincolarsi dalla dimensione spersonalizzante delle immagini collettive.

Témenos

La figlia nella fiaba reagisce alla richiesta del padre chiudendosi in sé, circo-
scrivendo con un cerchio bianco il suo universo femminile: mette quindi fuori di
sé le parti inaccettabili, 'ombra, per sopravvivere alla situazione. Il cerchio pero
ha anche un’alta valenza simbolica, fondamentale per la crescita: il Témenos, I'aria
sacra atta a proteggere ['urto con le potenze dell’inconscio; uno stato di chiusura
che ricorda quello della dea vergine Artemide, uno stato interiore di indipenden-
za e ripiegamento in se stessa, per ritrovare il proprio centro, il nucleo pit autenti-
co che altrimenti andrebbe perduto. E in questo spazio simbolico, che rimanda ai
riti di segregazione e iniziazione della puberta, dove sgorgano le lacrime, I'evento
che impedisce I'inaridimento e I'impossessamento da parte del diavolo. Si evita
cosi l'irrigidimento e lo strutturarsi dell’ Animus negativo; al contrario si apre una
via di salvezza attraverso la recettivita e 'apertura alla mancanza.

Le mani tagliate: la castrazione

La crisi di castrazione, che ridistribuisce i criteri di valorizzazione dell’iden-
tita di genere, travolge distruggendo un universo femminile ove non mancava
nulla, tanto alla madre quanto alla bambina. Il pene sovrano del padre assumera
il carattere simbolico del feticcio, privilegio da raggiungere per qualsiasi carenza.
La domanda che ci dobbiamo porre non ¢ tanto come faccia la bambina a cam-
biare oggetto e passare dalla madre al padre, ma piuttosto come riesca a deside-
rarsi donna in un mondo di valori mascolini e fallici. Viene qui ad evidenziarsi il
profondo deficit narcisistico che caratterizza 'organizzazione della soggettivita
della futura donna, poiché la bambina, nel corso del processo di identificazione
con la madre (oggetto insieme rivale e ideale) viene sistematicamente ostacolata
nel considerarla modello al quale assomigliare. 11 sistema di valori relativi all’i-
dentita di genere si trasforma da idealizzata e piena, a carente ed inferiore. La
dimensione profondamente conflittuale della femminilita propria della nostra
cultura si manifesta e tocca il suo apice nell’isteria. Se, infatti, I'isterica produce
la fantasia della donna con il pene, non ¢ per il desiderio di essere uomo, bensi
perché, impedite le strade di valorizzazione della propria identita, vengono di
riflesso tentate forme sostitutive di narcisizzazione, vuoi addizionando alla fem-
minilita fallicismo, vuoi rivolgendosi a un uomo che le dica chi ¢ lei. Ogni qual
volta la donna si sentira umiliata impugnera I'unica arma consentita dalla lotta
narcisistica, ossia il controllo del desiderio e della soddisfazione, onde capovol-
gere i termini della relazione, invertira cosi i termini del discorso, infliggendo la
castrazione all’altro.

112 Siracusane 2-2020



La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata

Al mito di Edipo come rappresentazione drammatica del conflitto sessuale
all'interno delle generazioni, Jung contrappone una tensione piu arcaica connes-
sa all’incesto e cioé una coppia incestuosa che esclude il terzo e in cui la madre
terrificante percepisce il figlio come parte di sé, senza alcun rispetto della barriera
dell’incesto. 1l figlio non riesce ad operare la separazione tra sé e la generazione
precedente, si instaura cosi un processo regressivo che conduce indietro, verso
I’ancestrale, in questo modo si apre la strada verso gli archetipi: “bisogna tener
conto che la madre é un imago, una mera immagine psichica che possiede un gran
numero di contenuti inconsci differenti ...”* la madre come prima incarnazione
dell’archetipo Anima, personifica la totalita dell'inconscio. Percio la regressione
porta solo in apparenza alla madre: in realta & la porta che si apre sull’inconscio,
«sul regno delle Madri» . L'immagine della madre terribile diventa cosi il tema
della rinascita a qualcosa di nuovo, si passa al livello simbolico e spirituale. Jung,
in questo modo, affida all’individuo singolo il compito e la responsabilita di non
restare inglobato nella dimensione spersonalizzante delle immagini collettive.

In questa situazione, quindi, qualcosa va sacrificato; la via del femminile passa
attraverso 'apertura, il taglio, anche se questo puo significare una momentanea
perdita di potenza, e onnipotenza; ’eroina si avvia per il mondo senza una ca-
pacita di “presa”, deve ricevere e lasciarsi nutrire: ¢ un abbandono totale alla
necessita dell’esistenza, ed & in questa situazione di abbandono recettivo che lei
puo incontrare il suo principe.

Negli archetipi ¢ quindi rintracciabile la possibilita di vita e di realizzazione
che sono state trascurate dal mondo della coscienza. La fiaba presenta allo stato
puro, cioé¢ non contaminato da elementi dell’inconscio personale, i modelli di
comportamento fondamentali della psiche e le situazioni tipiche che si possono
presentare nella vita concreta. Il materiale archetipico delle fiabe generalmente &
compensatorio alle idee e ai valori del conscio collettivo, puo offrire quindi un
nuovo orientamento riguardo ai problemi che il mondo dominante della cultura
non sa affrontare. La donna, cosi come 'uomo ¢ ancora alla ricerca di se stessa,
perché non riesce pit a identificarsi con I'immagine e il ruolo che le sono stati
assegnati dalla cultura patriarcale.

Lalbero

In questa fiaba, la fanciulla dopo I'accettazione del taglio, si incammina in un
mondo sconosciuto, ma di cui oscuramente si fida, trova ad accoglierla un albero
che le da nutrimento.

La grande Madre terra, che fa scaturire da sé tutta la vita, ¢ anche la madre
di tutta la vegetazione; da sempre i miti e i rituali di fertilita della terra poggiano
su questo simbolismo, di cui un’immagine ¢ costituita dall’albero. L’albero della

2 Jung, op Cit.

2-2020 Siracusane 113



Cinzia Caputo

vita, portatore di frutti, genera, trasforma e nutre come il femminile. La madre
¢ infatti essenziale allo sviluppo positivo del femminile, la sua mancanza porta
alla rottura della continuita del vissuto corporeo e di tutto cio che presiede la
funzione dell’eros. Come abbiamo visto, cid pud portare a una ipervalutazione
compensatoria delle qualita maschili, in cui la donna & estraniata dal proprio cor-
po, cioe “senza ombra”, perché si ¢ separata dal suo Io terreno, ipersviluppando
il lato “Animus”.

Lalbero rappresenta quindi I’elemento materno positivo, con cui la fanciulla
puod ora riconnettersi, mentre la pera & un frutto maschile, cio & anche I’espressio-
ne del divenire della personalita attraverso il processo di individuazione. Dopo
la cacciata subita proprio a causa di un albero, ora la fanciulla puo ritrovare il
coraggio di impossessarsi del frutto, mostrando in questo modo I'accettazione
della colpa e il riappropriarsi di una nuova possibilita di vita. Il furto del frutto &
anche I'inizio dell’accettazione del male dentro di sé, e quindi del confronto con
I’ombra. Nella fiaba la figlia non accetta le ricchezze e la sicurezza che il padre le
offre, cosi come la mia paziente lascia I'azienda del padre e le sue sorti per fare
cio che ama. Il passaggio dalla direzione aziendale, con il senso di colpa per aver
abbandonato il padre, che si manifestava con angoscia di morte e fantasie perse-
cutorie, alla scelta di lavori pitt umili e meno remunerativi, le permette di accetta-
re se stessa e non vivere pit all’'ombra del padre deresponsabilizzandosi. Sottrarsi
alle legge del padre comporta comunque affrontare la morte come per Ifigenia.

LIncontro

In questa fase I'eroina puo sperimentare 'incontro, ma ¢ ancora in una condi-
zione di ingenuita, perché non ha integrato del tutto 'ombra, si & solo protetta dal
diavolo e vi ha trovato un limite, resta, quindi, predisposta alle proiezioni altrui
a cui puo aderire. ’Altro, il principe, le dona mani d’argento, mani lunari che le
permettono di generare, torna la creativita, ma ¢ una creativita primaria, naturale,
non bastera a fatle ritrovare la sua autonomia e creativita autentica. Il confronto
con I’Animus ¢ il problema essenziale della donna che deve liberarsi dallo stato
di dipendenza e di inferiorita nei confronti dell’autorita maschile, sia interiore
che esterna. Sappiamo che la donna invece di vivere I’Animus esclusivamente su
un uomo reale o sui valori collettivi della cultura patriarcale, deve riconoscerne
I'esistenza anche dentro di sé come componente originale e attiva della sua per-
sonalita. Se la donna riesce a stabilire una relazione positiva con I’Animus, esso
determina il rafforzamento e la maturazione dell’To femminile. Il mondo dei segni
¢ stato realizzato dagli uomini, la donna deve creare i suoi, se vuole vivere come
protagonista nel mondo, altrimenti subira sempre le conseguenze della cultura
imposta, ne rimarra schiacciata e sacrificata.

114  Siracusane 2-2020



La fanciulla senza mani: una fiaba molto amata

Il ritorno del diavolo

E a questo punto che la lotta si fa pitt dura: riappare il diavolo a reclamare il
suo conto, e la fanciulla & costretta a ripartire, questa volta con un figlio sulle spal-
le di cui deve farsi carico. Una parte maschile dentro di sé & nata, il superamento
della colpa e la compassione materna raggiunta le permette ora di sopravvivere
alla distruttivita. Questa volta verra sacrificata un’altra vittima al suo posto, una
cerva: tutti i riti sacrificali testimoniano di questo passaggio. Ora si deve maturare
nella solitudine e nel silenzio. Cio significa che non & piu I'altro fuori di sé quel-
lo che puo salvarla, ma solo un percorso nelle profondita di se stessa, restando
aperta alla propria mancanza, abbandonandosi al vuoto, lo spazio dove potranno
ricrescere le mani, cioé la vera autonomia e la certezza della propria autenticita.

La riunione

E in questa condizione di estremo abbandono che si pud ritrovare la fiducia
dentro di sé, incontrando la grazia nella casa della liberta. Attraverso un tempo
ciclico, che la fiaba indica con il numero sette, i due amanti potranno finalmente
ritrovarsi, liberi dal fardello delle proiezioni e delle reciproche accuse dettate dal
diavolo. Questo processo di riscoperta ¢ indicato dal velo che copre il volto del
re, e che cadendo svela la vera natura del loro incontro, non pitt mediato da va-
lori collettivi e identificazioni con le immagini genitoriali, ma dal proprio centro
interiore.

Sogno: un suo compagno di studi (lui le manda l'invito di matrimonio) loro avevano
entrambi un compagno/a, ma facevano le cose nella stessa direzione, c’era una bella
luna rossa coperta, passava un carretto che la scopriva. lo penso alla quaternita, ani-
mus/anima e alla congiunzione luna-sole, il carretto ¢ il carro del sole. Sta integrando
il maschile e lo cerca meno fuori.

Questa fiaba rappresenta lo sviluppo della coscienza del femminile tramite la
morte iniziatica e la rinascita, che in questo senso puo essere accostato al mito di
Demetra-Kore® in cui ¢ 'unione iniziale e inconsapevole della madre-figlia, rap-
presentato dall'immagine fanciulla-albero. Nella mia paziente tale legame restava
inconscio e rinnegato, ma era ben espresso dalla fantasia onnipotente e illusoria
che lei proiettava sui maschi come bisogno di essere accudita, e sull’analista a
cui chiedeva prepotentemente di non negarle nulla. Illusione bruscamente inter-
rotta dal ratto violento e mortifero che genera I'incontro con il maschile, nel suo
caso identificato con il reale del denaro che proviene dal padre come tentazione
del diavolo che vuole possederla, e senza permetterle liberta di espressione la
uccide. Tale incontro appartiene al regno degli inferi, cio¢ al sottostante mondo

dell’inconscio, e alla nascita della vita interiore che deriva dalla consapevolezza
dell’ombra del padre.

3 C. Caputo, Biancaneve. Dalla fiaba al mito, in: Psicologia e Salute, n.2 Maggio-Agosto-1998.

2-2020 Siracusane 115



Cinzia Caputo

1l nostro lavoro analitico, ben si adatta all'immagine del viaggio agli inferi che
il terapeuta compie insieme al paziente, “scoperchiando” quegli abissi dell’Anima
dai quali dovranno riemergere insieme.

In quanto analista donna la conoscenza e I'uso di questo mitologema, di cui
Jung per primo si & molto occupato, ha aperto in me molte domande. In parti-
colare sulla sfida che la richiesta di cura nella relazione donna-donna pone come
abbraccio simmetrico, della circolarita e reversibilita dei ruoli, e allo stesso tempo
della necessita dell’infrangersi di quello specchio, per permettere 'asimmetria e
proseguire il cammino della crescita e dello sviluppo dell’identita della paziente.
Affrancarsi dalla tirannia dei complessi legati ai vissuti personali che sacrificano
I'espressione del proprio potenziale & necessario, soprattutto per le donne che
rischiano di restare schiacciate dai valori patriarcali che ancora dominano a livello
profondo, come il mito e la fiaba ci ricordano.

Bibliografia

A. Aerne, S. Thompson, The Types of Folktale, Helsinki, 1981, trad. it La fiaba nella tradizione popolare, Milano,
il Saggiatore, 1994.

G. Basile, I/ racconto dei racconti, Milano, Adelphi, 1994.

B. Bettelheim, Tt. it I/ mondo incantato, Milano, Feltrinelli, 1977.

B. Bettelheim, Ferite simboliche, Milano, Bompiani, 1996.

R. De Simone (a cura di), Fiabe Campane, Milano, Einaudi, 1994.

1. Calvino, Fiabe italiane, Milano, Mondadori, 1993.

1. Calvino, Sulla fiaba, Milano, Einaudi, 1988.

C. Caputo, Biancaneve. Dalla fiaba al mito, in: «Psicologia e Salute», n.2 Maggio-Agosto-"98.

G.P. Caprettini (a cura di), Dizionario della fiaba, Roma, Meltemi, 1998.

E. Drewermann, La fanciulla senza mani, Roma, Magi, 2007.

H. Diekmann, I metodi della psicologia analitica, Roma, Melusina, 1979.

H. Erba Tissot (a cura di), 1980. Interpretare le fiabe, «Rivista di Psicologia Analitica», n. 22/80.

M.L. von Franz ,(1970), Tr. it Le Fiabe interpretate, Torino, Boringhieri, 1980.

M.L. von Franz ,(1977), Tt. it. I/ Femminile nella fiaba, Torino, Boringhieri, 1983.

M.L.von Franz, (1977), Tr. it. L'Individuazione nella fiaba, Torino, Boringhieri, 1987.

M-L von, Franz, (1980),Trad. it Le Fiabe del lieto fine, Como, Red, 1986.

S. Freud, (1913), I/ motivo della scelta degli scrigni, in Opere, vol. VII Boringhieri, Torino, 1975.

S. Freud, (1913), Materiale fiabesco nei sogni, in Opere, vol. VII , Boringhieri, Torino, 1975.

E. Fromm, I/ linguaggio dimenticato, Milano, Bompiani, 1962.

J. e W. Grimm, Le fiabe del focolare, a cura di C. Bovero, Torino, Einaudi, 1951.

R. Kaés e al. (1996), Fiabe e racconti nella vita psichica, Roma, Borla, 1997.

M. Lavagetto, prefazione, in Fiabe Italiane, Milano, Mondadori, 1993.

C.G. Jung, 1912/52 Tt. it., in Opere, vol. V, Simboli della trasformazione, Torino, Boringhieri, 1970.

C.G. Jung, 1946/48 Tr. it Fenomenologia dello spirito nella fiaba, in Opere, vol.IX, tomo I, Torino, 1970.

C.G. Jung, Gli archetipi dell'inconscio collettivo, Torino, Boringhieri, 1982.

G. Matffei, I Linguagg: della psiche, Milano, Bompiani, 1986.

E. Neumann, (1949) Tr. it. Storia delle origini della coscienza, Roma, Astrolabio, 1978.

V. Propp, Morfologia della fiaba, a cura di L. Bravo, Torino, Einaudi, 1966.

V. Propp, Le radici storiche dei racconti di magia, Roma, Newton e Compton, 1977.

M. Trevi, Per uno junghismo critico, Milano, Bompiani, 1987.

M. Trevi, Testo, interpretazione e simbolo in «Rivista di Psicologia Analitica», n. 26-82.

116  Siracusane 2-2020



CONCLUSIONI:
LE TRAGEDIE E IL CONTAGIO

Caterina Vezzoli, Lidia Di Stefano

In questo momento di intenso cambiamento dovuto al
contagio da Covid-19 che ci vede tutti coinvolti come
cittadini del mondo, I'editoriale per Siracusane ci ha visto
impegnate proprio al momento del lockdown per il dila-
gare della pandemia e ci ha, in un certo senso, costrette
ad allargare la nostra riflessione ai vari tipi di contagio,
considerando soprattutto quello psichico.

Una premessa ¢ d’obbligo per spiegare I’amplificazio-
ne che proponiamo. Nell’approfondire le condizioni che
hanno portato allo sviluppo del Covid-19 gia dal mese
di gennaio 2020, abbiamo provato a comprendere come
I'umanita sia arrivata a questo punto. Numerosi artico-
li scientifici, libri di storia della medicina e della storia
scientifica delle pestilenze, oggi le chiamiamo pandemie,
ci hanno aiutato a comprendere che il mondo della scien-
za che si occupa dei virus e dei contagi in qualche modo
prevedeva la possibilita dell’avvento di un virus come mi-
naccia globale. Non stiamo parlando di romanzi ma di
articoli di scienziati che si sono occupati di capire come il
virus dell’Ebola, della SARS-1 e delle altre malattie virali
moderne e antiche si sono trasformati adattandosi all’uo-
mo. Gli articoli e i libri, di cui se siete interessati potete
trovare in calce i riferimenti,! mettevano in evidenza che
I'emergere dei virus letali di oggi sono in relazione con la

1 Dobson M., Murderous Contagion: A human history of disease, Londra,
Quercus Edition, 2015.

Shah S., Pandemic. Tracking Contgiouns, from Cholera to Ebola and Beyond,
Farrar, Straus and Giroux ebook, 2018.

Keucheyan R., La nature est un champ de bataille. Essai d’ecologie politique,
Parigi, La Découverte, 2014.

Kupferschmidt, Thia bat species may be the sources of the Ebola pandeminc that
killed more than 11,000 people in West Africa, “Science Magazine”, Washington
DC-Cambridge, 24 January 2019.

Watts J., Habitat loss threatens all our futures, world leaders warned, Londra,
“The Guardian”, 17 November 2019.

Zimmer K., Deforestation tied to changes indisease dynamics, New York, “The
Scientist”, 29 January 2019.

2-2020

Siracusane

117



Vezzoli - Di Stefano

deforestazione e 'inquinamento che ha luogo nell’ambiente circostante. I pipi-
strelli e i formichieri, portatori dei virus che per noi sono letali, vivono in natura
perfettamente sani con il loro carico di virus. Il problema nasce quando I’'ambien-
te che costituisce I’habitat naturale degli animali viene distrutto e di conseguenza
questi devono sopravvivere in una dimensione che ¢ stata selvaggiamente colo-
nizzata dalla rapacita degli umani. Gli uomini, si sa, sono i grandi trasportatori
di tutti virus e di tutte le malattie sconosciute quindi facilmente quando il virus
raggiunge 'uomo il contagio diventa globale. Gli uomini sono degli esseri sociali
che si spostano, viaggiano, vivono nelle citta, nei villaggi, hanno continui scambi
tra loro e sono gli agenti perfetti per I'espansione del contagio.

Questa premessa ¢ necessaria per dire come la hybris che condanna i perso-
naggi greci delle nostre tragedie ¢ la stessa che condanna noi uomini moderni a
non vivere in armonia con il nostro ambiente ma a pagare con la morte il danno
che costantemente creiamo attorno a noi.

La forma di pensiero che contagia il corpo psichico ¢ la stessa forma di pen-
siero che ci porta a credere di poter distruggere la natura a nostro piacimento.
Questa forma di pensiero & cosi connaturata alla natura dell'uomo occidentale,
erede del mondo greco, che ci sembra importante analizzare gli effetti della hybris
greca con un occhio al contagio psichico dell'uomo odierno.

Cosi come si pud essere contagiati da un virus o un batterio nel corpo fisico,
cosi si pud venire contagiati a livello di corpo psichico. La formza pensiero che vie-
ne inoculata non ¢ semplicemente un contenuto a tonalita affettiva ma piuttosto
una forma arcaica che intacca i nostri complessi personali, collettivi e culturali
(Jung, 1934). Anzi, riteniamo che la forma del pensare irriflessivo che possiede
le menti degli uomini odierni ¢ la stessa che nelle tragedie veniva rappresentata
come monito su cui riflettere.

In fondo, in tutti i tempi e in tutti i luoghi gli esseri umani hanno dovuto af-
frontare 'espandersi di contagi di virus pitt 0 meno letali, sia dal punto di vista
concreto che dal punto di vista psichico, come ci ricorda Camus ne La Peste.

Le societa antiche cosi come quelle moderne soffrono di pandemie da virus,
bacilli, batteri, retrovirus e altri agenti patogeni che possiamo definire fisiche, ma
accanto ad esse abbiamo anche pandemie psichiche e culturali quali il razzismo,
il nazismo e tanti altri ...ismi, forse troppi da elencare.

Le tragedie ci sono sembrate un modo per ripensare alla malattia della societa
dell’Attica e per estensione della nostra. Mai come in questo momento 'origine
e lo sviluppo del contagio ci sono sembrati cosi importanti da capire e le trage-
die, rimettendo in scena miti ed emozioni arcaiche, ci offrono la possibilita di
comprendere I'incomprensibile che possiede 'anima e la mente degli uomini.
Tradotto in termini analitici, ci interessa come le emozioni arcaiche ed inconsce
possiedano e influenzino gli agiti nella realta a scapito della coscienza.

118  Siracusane 2-2020



Conclusioni: le tragedie e il contagio

Le tragedie servono oggi cosi come nel passato a riflettere sulle passioni, sui
conflitti inconciliabili che rischiano di travolgere e contaminare la societa in cui
si manifestano e in secondo luogo, declinano, attraverso il dramma, la tensione
verso il sublime trascendendo il concreto per lo spirituale. Come viene ricordato
nei testi che compongono il numero, comprendere la dimensione mitica significa
trovare altri significati e nuove strade al di la dell’opposizione tra una coscienza
unidirezionale, rigida, ipertrofica e listinto inconscio che tende a irrompere nella
coscienza in maniera violenta e distruttiva, a compensare 'unidirezionalita con
il numinoso che avendo dimensione archetipica puo essere sia evolutivo che di-
struttivo. Potremmo dire che si tratta di un processo di creazione continua: “/a
spiritualita nel paradigma junghiano é un processo in continuo divenire, creatio
continua”?

Le tragedie sono un modo di coltivare la continua conoscenza di sé che si va
districando tra contagi, pandemie, morti e speriamo rinascite.

Questo numero di Enkelados ci da 'occasione di pensare alla pandemia scate-
nata dagli Atridi e al percorso verso una comprensione che, pur non offrendo so-
luzioni, ci aiuta ad affrontare le origini del contagio e del modo in cui si espande.

Partendo dal presupposto che le tragedie parlano del contagio e sono al tempo
stesso la cura al contagio psichico come malattia di una societa, non potrebbero
le tragedie offrirci strumenti per pensare a una cura?

Partiremo da Agamennone che non ¢ una delle tragedie analizzate nel numero
di Siracusane ma ci serve come capostipite del contagio degli Atridi. La nostra
narrazione si strutturera poi in vari punti.

Agamennone

La malattia della societa degli Atridi & certamente ben rappresentata da Aga-
mennone; la causa della pandemia che perdurera attraverso le generazioni ¢ il
potere che lui rappresenta, caratterizzato dalla brama della conquista e della vio-
lenza contro Ialtro: il potere del piu forte.

Agamennone ¢ il prodotto di Atreo che per vendetta uccise i figli ancora bam-
bini del fratello gemello Tieste e glieli diede in pasto svelando subito dopo I’atro-
cita.

Tieste, sconvolto, apprese dall’oracolo che il figlio che sarebbe nato da lui e
sua figlia Pelopia, avrebbe attuato la vendetta contro la stirpe di Atreo. Cosi, dallo
stupro di sua figlia nascera Egisto che vendichera il padre uccidendo Agamenno-
ne con I'aiuto di Clitennestra.

La saga degli Atridi e i miti ad essa correlati sono, dunque, la saga degli orrori
messa in scena nel mondo antico: Atreo e Tieste sono i capostipiti di una serie di
uccisioni e guerre che sconquassano il mondo greco e sono impresse implicita-

2 Solc V. etall., Dark religion, Chiron Publications, 2018 pag. 84.

2-2020 Siracusane 119



Vezzoli - Di Stefano

mente nella cultura collettiva del mondo occidentale. Dice Jung

“non si puo certo supporre che il mito o il mistero siano stati coscientemente inven-
tati per qualche fine: tutto fa pensare piuttosto che essi rappresentino un involontario
riconoscimento di una precondizione psichica inconscia” (Jung, 1997, pag. 183).

Come discendente di Atreo, il primo atto di Agamennone nella relazione con
Clitennestra ¢ quello di ucciderne il marito Tantalo e il figlio. L'egemonia del ma-
schile ¢ la malattia del mondo greco che le tragedie mettono in scena.

La precondizione inconscia del mito di Agamennone ¢ la sua bramosia di po-
tere e possesso che non vede nulla oltre il dominio su uomini e cose: si scontra
con Achille per la schiava Briseide e sacrifica la figlia, 'amore della figlia primo-
genita, per avere il vento favorevole a salpare.

Psicologicamente Agamennone resta il rappresentante di un mondo o di un
modo di essere che non crea differenziazione, che si adegua alle regole dettate
dagli stati arcaici della mente come quelli rappresentati dal padre Atreo e non si
pone domande, non pensa di andare al di la e di esplorare altri strati verso una
diversa possibilita individuativa. Proietta nel mondo esterno gli aspetti violenti di
conquista che anche noi uomini moderni conosciamo.

Ci domandiamo: cosa succede quando gli stati arcaici della mente hanno il
sopravvento? E come le tragedie li rappresentano? E perché sono contagiosi?

Agamennone non & un uomo qualunque; € un re legittimamente riconosciuto
come tale. Eppure nelle vicende degli Atridi mostra la sua parte oscura, non ri-
spetta le regole stabilite dai suoi pari e neppure segue il volere degli dei.

Quali sono le forze che operano nella sua psiche e lo spingono ad essere un re
ingiusto? Offende Apollo perché non vuole rinunciare a Criseide, offende Achil-
le, il guerriero piu valoroso del suo esercito, e infine offende anche Artemide a
cui dovra sacrificare la figlia per avere il vento favorevole. Per il mondo greco tra-
sgredire la potenza di un dio & sciagura certa; non c’¢ scelta, si puo solo obbedire
al volere del dio.

Gli dei greci sono i rappresentanti delle energie archetipiche e portano in sé
stessi la gamma degli opposti; quando Agamennone trasgredisce I'ordine stabilito
da Apollo inconsciamente si identifica con uno dei poli dell’archetipo, si dissocia,
potremmo dire, ed emerge incontrastata la brama del possesso. L' Altro, i valori
condivisi, il mondo culturale, la religione vengono travolti dall’energia archetipi-
ca arcaica della distruzione per il possesso che diventa predominante. Potremmo
dire che la forza archetipica rappresentata dal Sé si dissocia e prevale la parte
negativa. Il numinoso diventa demoniaco.

L’aspetto Agamennone resta irrisolto, non c¢’¢ possibilita di simbolizzazione
né possibilita di creare un pensiero che sciolga i nodi complessuali individuali e
culturali (Cambray, Carter, 2010). Tocchera alla moglie Clitennestra e ai suoi figli

120  Siracusane 2-2020






Vezzoli - Di Stefano

Ifigenia, Elettra, Crisotemi e Oreste provare a differenziare e a cercare se possibi-
le di interrompere la ripetizione del contagio.

Clitennestra

Clitennestra ¢ I'aspetto piti contaminato da Agamennone.

Nel lavoro Clitennestra tra vittima e carnefice, viene citato Jung quando rife-
risce che “L'znconscio é l'universale, non solo collega gli individui tra di loro per
farne un popolo, ma li unisce agli uomini del passato e alla loro psicologia.” (Jung,
1912) e si palesa la domanda: chi ¢ Clitennestra dentro di noi? E la donna, ca-
pace di governare e di uccidere, incapace di amare e mossa da un odio talmente
bestiale da trasformare il suo omicidio in una distruttivita da cui non sono esenti
neanche i figli? O invece ¢ vittima di un destino crudele che riesce a manifestare
un carattere dignitoso e flero e una forza interiore, che le consente di ribellarsi
alla violenza del potere maschile, vera malattia del mondo greco? Dal punto di
vista del contagio psichico dobbiamo dire che i nuclei del contagio sono innescati
profondamente nella psiche di Clitennestra. Il primo marito Tantalo e il primo
figlio da lui avuto, che resta innominato, sono uccisi, Ifigenia ¢ sacrificata. La sua
alleanza con Egisto che ¢ stato generato da Tieste a scopo di vendetta ¢ gia indice
della sua contaminazione. Nella tragedia di Ifigenza in Aulide, Clitennestra rag-
giunge I'acume di indipendenza dal potere maschile quando supplica Agamen-
none di risparmiare la figlia facendo appello ai suoi sentimenti di padre e marito.
Successivamente, pero, finisce con I'aderire ad un polo del conflitto e si identifica
con I'assassina cercando e compiendo la sua personale vendetta. Viene messo in
evidenza il cambio di personalita che interviene nella donna e come la stessa pud
mentire senza alcun timore trasformandosi da madre e donna devota in assassina
determinata. Potremmo dire che, dissociandosi, la nostra regina regredisce ad un
livello di funzionamento arcaico che si ¢ insediato dentro di lei a ragione di molti
soprusi, ma anche a causa della non differenziazione soggettiva ed un’identifica-
zione con 'oggetto.

L’aspetto violento della sua psiche ¢ quello di sposare la dimensione arcaica
di Agamennone: da una parte continua a vivere I’aspetto distruttivo del maschile,
rappresentato dal marito, dall’altra perd non ha altra possibilita, essendo intrap-
polata nella dinamica inconscia della vittima-carnefice. Non potendo differenzia-
re perché posseduta dal polo negativo della vendetta Clitennestra puo soltanto
sposare un aspetto aggressivo e distruttivo del potere. E, in questa area inflaziona-
ta, non giova neanche la presenza dell’amante: per Egisto lei non rappresenta una
funzione d’Anima, né una possibilita individuativa ma solo un modo per arrivare
al potere e consumare la vendetta transgenerazionale.

Clitennestra ¢, dunque, la piu infettata dal virus in quanto pit vicina alla pro-
pagazione del virus della pandemia: il potere. Per differenziarsi servirebbe la ca-

122 Siracusane 2-2020



Conclusioni: le tragedie e il contagio

pacita di simbolizzare ma, se posseduti da un polo dell’archetipo, non ¢ possibi-
le. La nostra regina resta intrappolata nella dissociazione vittima/carnefice che,
seppur necessaria per sopravvivere in un mondo governato da arcaismi, non le
consente di trovare le risorse necessarie per una trasformazione possibile.

Non interrompe il contagio, anzi lo amplifica e i suoi figli saranno nella situa-
zione di provare ad affrontarlo diversamente.

Forse.

Baccanti

Nelle tragedia le Baccant: troviamo un interessante quadro che mostra come il
virus continui ad espandersi e in che modo. Come ¢ ben chiarito nel testo, tutto
avviene attraverso il conflitto tra ragione e follia che mette in luce una domanda
radicale e decisiva: qual ¢ la verita?

11 conflitto & tra Penteo e Dioniso, la storia & quella del dominio della razionali-
ta, che si ¢ dilatata, facendo perdere di valore il mito. Comprendere la dimensione
mitica significa trovare altri significati e nuove possibili strade di significazione
della realta interna ed esterna: Penteo rifiuta lo sgomento, il panico e crede di
poter controllare tutto. Soprattutto lo spaventa la follia femminile o la capacita
femminile di potersi inebriare del dono di Dioniso che porta oltre la razionalita.
Cosi, imprigiona Dioniso perché ¢ il dio delle donne invasate, ma come gli rim-
provera Tiresia “mostri parlantina fluida come un uomo di senno, mentre il senno
manca del tutto nelle tue parole”. Il senno manca a Penteo perché manca la com-
plessita, manca I'apertura verso la simbolizzazione e come dice ancora Tiresia: “/a
tua follia e la pin grave: filtro per guarirla non c’é, come c’é un filtro che la provoca”.

Se il problema di Agamennone ¢ quello di un potere che diventa inflazionato,
quello di Penteo ¢ di poter controllare il panico e la paura che puo invadere anche
i piti coraggiosi. Il virus delle Baccanti uccide solo chi pensa di poterle spiare e
vuole toglier loro la capacita di essere folli, la follia divina.

Se guardiamo la situazione dal punto di vista odierno, non possiamo che rico-
noscere la dimensione di illusoria onnipotenza e controllo cercata da Penteo che
non puo accettare I'ignoto, il mitologico, cio che non segue la logica razionale del
potere, alimentando una dimensione di onnipotenza e di inflazione dove tutto
sara sotto controllo. La psiche individuale e collettiva sta pagando un prezzo al-
tissimo. Le Baccanti nella loro follia dionisiaca ritornano alla natura, lontane dal
gineceo, regola imposta dal mondo che le considerava al massimo come il dono
prezioso che gli uomini si scambiavano. La natura, la musica, la danza, il vino
rappresentano I'altro mondo che puo accettare la follia, la dimensione onirica,
in segno di alleanza con Dioniso; non Olimpico ma dio di strada che ci indica
la tensione umana legata alla doppia natura umana e divina che solo le Baccanti
sembrano comprendere.

2-2020 Siracusane 123



Vezzoli - Di Stefano

Le Baccanti ci insegnano che la vita va affrontata con strumenti naturalmente
umani, non solo con la tecnologia; pensiamo a quanta enfasi viene data nell’odier-
no all’economia, alla tecnica e alla velocita mettendo in ombra la natura comples-
sa dell’essere umano e la sua interiorita. Capovolgono le regole e ritornano ad una
dimensione dove ¢ la naturalita che le inebria, riportano Dioniso nella terra della
sua madre mortale Semele.

Da questo punto di vista le Baccanti propongo un primo livello di cura del vi-
rus che & quello di uscire da un rigido modello che tiene conto solo dei poteri forti
o dei piti forti. La finanza aggressiva e cupamente capitalista che pensa solo al dio
danaro e non a creare benessere, liberta, piacere. Penteo si traveste da donna e
pensa di potersi confondere con le donne di Dioniso, pensa di essere al sicuro e
di poter spiare senza essere visto e soprattutto che non sara contagiato dalla follia,
ma non c¢’¢ scampo dal virus: cosi verra distrutto e smembrato a dimostrazione
che lo scopo del contagio e della follia & quello del cambiamento. D’altra parte
Agave che uccidera il figlio Penteo completamente identificato con la coscienza,
ci ricorda la potenza dell’inconscio che quando represso o imprigionato prende il
sopravvento e distrugge. Il contrasto sembra essere tra la natura e la “parlantina
fluida” dei Penteo che non vogliono riconoscere aree del divino che li riportereb-
bero ad altri valori: il tempo, la vita, la morte, la sopravvivenza proprie delle so-
cieta di un tempo pre-tecnologico. Aree psichiche abitate dall’interiorita, in cui &
possibile aprirsi all’ambivalenza della natura doppia (benigna e malevola, umana
e divina al contempo) e che, pur temendo il contagio, non violenta la natura ma
ne condivide la ricchezza.

Come non pensare che il virus per le Baccanti non ¢ violento, perché nella di-
mensione arcaica, se riconosciuta, ci sono gli anticorpi giusti, quelli che la natura
stessa produce per mantenere la vita!

Elettra

E i figli come reagiscono alla pandemia? I figli potrebbero psicologicamente
portare in nuce il seme della trasformazione, espressione della fecondita, della
creativita, del nuovo ma anche essere intrappolati nelle identificazioni inconsce
dei genitori. Cosi, Elettra proclama il suo odio per la madre a favore del padre
continuando a vivere nel presente la spirale senza fine iniziata da Atreo. Pren-
de posizione contro Clitennestra che la relega nel sotterraneo della reggia; figlia
devota solo al padre, ne visita di nascosto la tomba. Prigioniera del complesso
materno negativo ¢ posseduta e imprigionata dalla vendetta, il virus che scorre
profondo in questa famiglia caratterizzata dall’odio e dalla distruttivita. Nessuno
puo venirne fuori. Ma come viene ricordato nel testo, proprio 'odio e la ven-
dicativita sono legati profondamente alla rimozione del dolore e all’angoscia di
separazione. Cosi Elettra, occupata con fantasie vendicative riguardanti la madre,

124  Siracusane 2-2020



Conclusioni: le tragedie e il contagio

resta psicologicamente aggrappata a lei, incapace di differenziazione e di crescita
psicologica, ma tenuta in scacco dalla mentalita del gruppo conscia o inconscia
che sia. E, dunque, sulla stessa onda di Clitennestra, incapace di trasformazio-
ne e differenziazione. Certamente, salvera Oreste per amore fraterno, ma anche
perché come erede legittimo di Agamennone potra portare a compimento la ven-
detta. Nella tragedia di Sofocle il riconoscimento tra i due fratelli ¢ un passaggio
importante perché si comprende come Elettra sia colei che ha incubato il virus
del potere maschile e della vendetta e lo ha riversato sul fratello che ha gia in sé
il germe. Protetto da Apollo, Oreste uccidera la madre e sara perseguitato dalle
Erinni.

Oreste

In Oreste abbiamo la doppia infezione quella del virus retaggio degli Atridi e
quella della follia portata dalle Erinni.

A differenza di Penteo, Oreste conosce la ragione del suo male e la contrad-
dizione derivante dalla lealta alla legge del padre contrapposta alla legge matri-
lineare che vuole il rispetto di chi dona la vita. Questo dilemma e questa consa-
pevolezza lo porta a cercare di placare le forze oscure del mondo materno che lo
perseguitano e rischiano di travolgerlo in continuazione.

Sara attraverso il riconoscimento tra lui e la sorella Ifigenia al tempio della dea
Artemide che Oreste trovera scampo alla sua follia e al suo contagio. Quindi la
cura per Oreste ¢ il riconoscimento di una dimensione Anima che attraverso un
percorso profondo (quello di Ifigenia) gli permette di fare i conti con la violenza
psicologica subita e con la possibilita di simbolizzare gli eventi e sciogliere almeno
in parte le complessualita inconsce.

Ifigenia (in Tauride)

Ifigenia trascorre lunghi anni in quarantena come sacerdotessa del tempio di
Artemide, cio le permette d’essere in un luogo protetto ma che porta 'odore del
sangue delle vittime sacrificate costantemente. La violenza che lei sperimenta non
¢ fine a se stessa e non ¢ dovuta ad una possessione malsana per il potere, ma
¢ il sacrificio per un fine superiore. Abita un tempio, area destinata al contatto
con la divinita, luogo sacro dove il sacrificio serve a garantire la vita e la fine del
perpetuarsi del contagio. Ifigenia ¢ stata salvata da Artemide, ma deve imparare
a non essere vittima del potere dei padri o delle madri. Il suo praticantato al tem-
pio le serve per perdere I'ingenuita e acquisendo conoscenza rispetto al male e al
virus degli Atridi si immunizza acquistando la consapevolezza utile per leggere gli
eventi e gli anticorpi necessari per affrontare il male e perdonare.

La violenza, il male non possono essere evitati, ma riconosciuti e sciolti dentro
di noi. Il virus si combatte dall’interno. Ifigenia si immunizza perché acquista la

2-2020 Siracusane 125



Vezzoli - Di Stefano

coscienza e gli anticorpi necessari per affrontare il male e per perdonare.

Interessante a tale proposito la visione del mondo contemporaneo offerta dal
filosofo Roberto Esposito ( 1998, 2002, 2006) che mette in relazione I'inzmunitas
con la communitas. Per diventare immuni dalle malattie bisogna incontrare 1al-
tro, non essere troppo protetti, perché I'immunita ha bisogno della comunita,
cioe¢ dell’essere parte di un gruppo o una comunita. Quindi per diventare psi-
cologicamente evoluti e per sviluppare I'immunita (psicologica, ma forse anche
fisica) abbiamo bisogno dell'incontro con un altro da sé che rifletta, dia senso,
interpreti, cid che noi siamo. L'immunita corporea non & solo la barriera che ci
difende dall’altro, ma da questo punto di vista ¢ una sostenibilita della relazione,
soprattutto di quei modelli inconsci che ci portiamo dall’infanzia, o come nella
nostra saga da generazioni, e che interferiscono con la vita.

Diventiamo immuni allora, come Ifigenia, quando possiamo tradurre e inte-
grare aree arcaiche che non possono essere pensate e tanto meno comunicate
in un sentire che diventa ampliamento di coscienza. Questo significa, peraltro,
continuare un percorso di senso che non si esaurisce con il problema attuale. La
pandemia, dunque, non finisce con la manifestazione del virus ma vanno modi-
ficati gli elementi che sono all’origine della modificazione ambientale e in questo
modo vengono riconosciuti e limitati gli sviluppi dei virus stessi.

Conclusione

Il coronavirus ha portato la morte in primo piano nella societa occidentale
dopo che, con la fine della seconda guerra mondiale, si & cercato di costruire
un mondo esente dal dolore e in cui il male e la sofferenza sono proiettati fuori
dall’individuo. La psiche ne ha pagato un prezzo molto alto. La modalita occi-
dentale ¢ stata volta alla difesa dei confini-barriere con la costruzione di muri reali
o psichici per avere una certa dose di immunita dall’incontro con I'altro da sé che
¢ divenuto il nemico, ’Ombra junghianamente intesa.

E cosi, se da una parte il virus ci porta a prendere contatto maggiormente
con U'Anima mundi (Hillman, 2002) quell'immagine germinale e possibilita di
animazione di ogni evento come realta psichica, sia esso naturale o fatto dall'uo-
mo, dall’altra siamo portati a ripensare all’anima mundi offuscata dalla sua stessa
ombra, 'Umbra mundi che si allarga insieme alla pandemia infettando le nostre
vite e portando con sé la paura collettiva dell’ignoto e della morte, esperienze
archetipiche che ci costringono a vivere aree di terrore e vulnerabilita al di fuori
di ogni possibilita di controllo cosciente. Come in Agammenone il numinoso di-
venta demoniaco.

Ecco che il vaccino e la conseguente immunita devono consentirci di solcare
aree psichiche in cui il pensiero € al confine con il somatico e in cui & necessario
tradurre in pensiero dimensioni arcaiche che emergono da dimensioni che non

126 Siracusane 2-2020



Conclusioni: le tragedie e il contagio

possono essere pensate. Un sapere anche strategico, se vogliamo, ma che non si
serve della belligeranza e del relativo spargimento di sangue, una modalita di la-
vorare sul ruolo ipertrofico del logos e della coscienza attraverso una dimensione
intermedia di fare e di pensare che tenga nella giusta considerazione da una parte
le categorie del pensare e dall’altra i ragionamenti figurativi e la poeticita del
linguaggio. Questi sono i territori abitati dalla dea Metis, la possibilita di entrare
in relazione con I'imprevedibilita, il polimorfismo, la flessibilita e 'adattamento
in modo da potersi adeguare anche alle situazioni pitt complesse. Rispetto alla
multiformita del virus che stiamo vivendo, nelle sue forme fisiche (& un virus che
continua a mutare) e psichiche, Metis ci puo aiutare a ritrovare un logos vicino al
principio femminile cioé un’intelligenza affettiva ed emotiva.

In conclusione ci auguriamo che dentro di noi possano abitare insieme sia un
Agamennone che un’Ifigenia (in Tauride) che puo aiutare Oreste a redimersi e
fermare la trasmissione violenta dei virus.

I virus perd non finiscono mai e, come le tragedie, non smetteranno mai di
ripresentarsi e richiedere la nostra comprensione.

In questo senso, proprio le tragedie ci aiutano ad esplorare le aree inconsce ar-
caiche dentro di noi e attorno a noi ed attribuendo nuovi significati danno spazio
al divenire e alla creazione di nuovi modelli e di nuovi simboli.

Bibliografia

Cambray J., Carter L., Psicologia analitica. Prospettive contemporanee di analisi junghiana, Roma, Giovanni
Fioriti Editore, 2010.

Camus A., La peste, Milano, Bompiani, 2017.

Dobson M., Murderous Contagion: A human bistory of disease , Quercus Edition, Londra, 2015.

Esposito R., Communitas. Origine e destino della co-munita, Torino, Einaudi, 1998.

Esposito R., Inmunitas. Protezione e negazione della vita, Torino, Einaudi, 2002.

Esposito R., Bios. Biopolitica e filosofia, Torino, Einaudi, 2006.

Shah S., Pandemic. Tracking Contgiouns, from Cholera to Ebola and Beyond, Farrar, Straus and Giroux ebook,
2018.

Hillman J., L'anima del Mondo e il Pensiero del Cuore, Milano, Adelphi, 2002.

Jung C.G., (1912) Trasformazioni e simboli della libido, in Opere vol. 5, Boringhieri, Torino, 1992.

Jung C.G., Considerazioni generali sulla teoria dei complessi (1934), in La dinamica dell’Inconscio, in Opere, vol
8, Torino, Boringhieri, 1994.

Jung C.G., Gli archetipi dell'inconscio collettivo, in Opere vol 9%, Torino, Boringhieri, 1997.

Jung C.G., Aion. Ricerche sul simbolismo del Sé, in Opere vol 9%*, Torino, Boringhieri, 1997.

Keucheyan R., La nature est un champ de bataille. Essai d’ecologie politique, Paris, La Découverte, 2014.

Kupferschmidt, Thia bat species may be the sources of the Ebola pandeminc that killed more than 11,000 people
in West Africa, “Science Magazine”, Washington DC-Cambridge 24 January 2019.

Solc V. et all., Dark religion ,Chiron Publications, 2018.

Watts J., Habitat loss threatens all our futures, world leaders warned, “The Guardian”, London 17 November
2019.

Zimmer K., Deforestation tied to changes indisease dynamics, “The Scientist”, New York, 29 January 2019.

2-2020 Siracusane 127



— Recensioni

Nel giugno 2017, la palermitana Villa Niscemi fu sede di un interes-
sante Convegno sul tema “Lazione malata” che, sotto I'egida auspice
della JHAPA (Jung Hillman Archetypal Psychoanalysis Association),
vide la partecipazione di numerosi studiosi italiani ed europei. Alcuni
contributi, ripresi e rivisti dagli autori, sono adesso confluiti in un vo-
lume della Collana “Spiritualita e Tradizioni religiose” della editrice
milanese.

Se I'argomento del Male ¢ ricorsivo nella riflessione psicologica e
psicoanalitica, oltre che in quella propria dei contesti antropologico,
filosofico e teologico, la scelta degli scritti ¢ di indubbio interesse, dal
momento che metodologie di studio diverse e diverse prospettive fini-
scono tutte per attraversare gli snodi dolorosi della contemporaneita,
sia al livello personale sia al livello collettivo.

Stefano Beggiora, esperto e docente di etnografia dello Sciamanismo,
esplora ancora una volta la cultura e la storia indiane per rileggere
attraverso la millenaria tradizione religiosa indu le strutture antro-
pologiche che sottendono i fenomeni del fondamentalismo e del ter-
rorismo, mentre Giorgio Baruchello, docente di Filosofia in Islanda,
riporta la riflessione in Occidente rivisitando il concetto di crudelta.
La prospettiva psicologica e la dimensione clinica rimangono appan-

Gaetano Roberto Buccola e naggio dei curatori del volume, entrambi psicoanalisti junghiani. Gae-
Carlo Melodia (a cura di) tano R. Buccola affronta il tema del “suicidio che uccide” condensan-
1l male agito. Prospettive dal lato oscuro do con straordinaria capacita di sintesi una “thea” del comportamento
della psiche auto-soppressivo che diventa etero-soppressivo nell’incerto equilibrio
Franco Angeli, Milano 2019 tra dimensione individuale autocentrata e dimensione collettiva. Le

chiavi di lettura utilizzate sono e quella della Psicologia Analitica di

Jung e della Psicologia Archetipica di Hillman, ma affiora lungo tutto
lo scritto una sensibilita culturale, oltre che umana, di chiara natura fenomenologica.
Carlo Melodia, anch’egli con commendabile capacita di compendio, riprende il problema del Male e, utiliz-
zando la griglia di lettura junghiana classica, muove dai miti fondatori reperibili nella cultura greca e in quella
ebraico-cristiana, dalla cui confluenza prendera origine la cultura europea. La riflessione approda, come argo-
mento centrale, alla scissione dell’ Archetipo del Sé, che inevitabilmente rimanda al debole confine tra biologico
e psicologico, quindi al territorio dello psicoide. Il passaggio attraverso la descrizione di un primo caso clinico
serve, poi, all'autore per affrontare il programmatico climax del saggio: 'irruzione del diabolico nel processo
analitico, letto come evento dissociativo che si oppone alla spinta individuativa secondo arcaiche modalita di-
fensive. La sintesi di una seconda esperienza clinica con una giovane paziente con comportamento di cutting,
serve all’ Autore per commentare il fenomeno mediatico di qualche anno addietro, tendenzialmente virale, del
Blue Whale, problematico percorso iniziatico di autodistruzione, espressione degradata del bisogno di senso e
di identita.
La lettura della collezione di saggi ¢ raccomandata non solo agli studiosi e ai clinici, ma anche a quegli operatori
del tessuto sociale professionalmente chiamati all’intercettazione del disagio giovanile.

Maurizio Nicolosi

128  Siracusane 2-2020



Giuseppe Craparo, Francesca Ortu,
Onno van derHart

Riscoprire Pierre Janet. Trauma,
dissociazione e nuovi contesti per la
psicoanalisi

Franco Angeli, Milano 2020

11 volume ci porta nell’ambito dell’eredita lasciata da Janet psicolo-
go, filosofo e psicoterapeuta francese, offrendoci una prima, vera
rivalutazione del suo pensiero e dei suoi studi sulla dissociazione;
ambito privilegiato per poter leggere i contributi contemporanei sulla
psicotraumatologia e in particolare, gli approcci al trattamento dei
disturbi dissociativi legati al trauma.

11 testo, attraverso un pregevole lavoro di analisi e interpretazione
delle fonti (si pensi che i lavori di Janet restano per lo piti non pub-
blicati dagli anni ‘70), permette al lettore di avere una visione ampia
degli sviluppi dei costrutti janetiani secondo differenti modelli teorici
e clinici.

Qui sta il valore insito in questo lavoro che tiene conto della multi-
dimensionalita del fenomeno traumatico attraverso la possibilita di
integrare insieme vari approcci di eminenti studiosi a livello inter-
nazionale appartenenti a differenti correnti culturali della psicologia,
psicoterapia e psichiatria contemporanea.

Si spazia dagli studi psicoanalitici classici, alla psicologia analitica di
Jung e alla teoria relazionale, passando dagli studi sul trauma e la dis-
sociazione per giungere ad una terza parte maggiormente clinica in
cui vengono presentati diversi approcci di psicoterapia contempora-
nea influenzati dalla teoria di Janet soprattutto per quel che concerne
il trattamento del disturbo da stress post-traumatico e del disturbo
dissociativo di identita.

Ellemberger nel suo testo La scoperta dell’inconscio conclude il capi-
tolo dedicato a Pierre Janet, paragonando il suo lavoro “a una grande
citta sepolta sotto le ceneri” augurandosi che “un giorno possa essere
dissotterrata e riportata in vita”. Mi sembra che questo volume possa

rispondere a tale desiderio tenendo insieme la possibilita di dissotterrare una teoria e un pensiero dimenticati
e, insieme, portare alla luce e rendere notele possibilita aperte da Janet che hanno trovato nuova linfa e valore
teorico e clinico grazie ai moderni studi in differenti campi del sapere medico, psicologico e psichiatrico.

2-2020

Livia Di Stefano

Siracusane 129



Un libro stimolante e illuminante ad un tempo quello di Stefano Can-
delieri e Davide Favero, ¢ anche insolito perché redatto dando spazio
all’ignoto al non conosciuto. Interessante perché, invece di accettare
le risposte della psicoanalisi cui siamo per certi versi abituati, esce
dal seminato e si interroga sui cardini del sapere analitico in generale
e sulla strada maestra rappresentata dai sogni e dalla loro interpre-
tazione.

Un libro che non potevo smettere di leggere per la sua imprevedibil-
ita, perché racconta di casi imperfetti, perché ci chiede di non credere
di sapere. In realta non sappiamo e non saremo neanche dei buoni
analisti se credessimo di poter conoscere quello che si agita nell'in-
conscio dei nostri pazienti. I colleghi Stefano e Davide ci istruiscono
su che cosa vuol dire ascoltare veramente un paziente, che cos’e I'as-
colto profondo. Cosi, dicono i nostri autori, il testo del paziente, il
suo racconto ¢ “intessuto di spazi bianchi, di interstizi da riempire”
e cosl ascoltiamo i nostri pazienti come se ascoltassimo le poesie. Gli
spazi bianchi e gli interstizi di quello che noi consideriamo lo “small
talking” dei nostri pazienti ci disvela la poetica del mondo relazione
tra noi e loro.

Tra le molte ricchezze ho trovato il capitolo sul découpage, la tecni-

Stefano Candelieri, Davide Favero ca cinematografica di inquadratura e focalizzazione su alcune scene
HYDE PARK ~ Officina di Psicoanalisi  che finiscono col rivelare un significato particolare. Cosi I'analista e il
Potenziale paziente arbitrariamente si soffermano su significazioni che vanno al
Moretti e Vitali, 2019 di 1a del “meramente letterario” e decodificano, focalizzandosi sulle

metafore tra conscio e inconscio, le sequenze della complessa sceneg-
giatura del paziente. Producono cosi un testo che rinarra una storia che puo includere il passato e rigenerare il
presente.
Cosi il riferimento al decostruzionismo di Deridda che fa di ogni testo una nuova rivelazione e di ogni elabora-
zione attorno ad esso un’analogia che ha pit a che fare con la poesia che con I'interpretazione. Perché per non
essere lettera morta I'interpretazione deve poter includere la componente mitopoietica della mente. Abbiamo
cosi la “musica del racconto” e 'orecchio dell’analista che ascolta sintonizzando la sua risposta alla musica del
paziente. Lanalista deve avere e riconoscere la sua musica per poterla adeguare a quella del racconto dell’altro.
In questo senso nonostante i riferimenti a Jung siano pochi, il sottofondo enciclopedico che la teoria dell’am-
plificazione jungiana propone ¢ perfettamente in sintonia con |'atteggiamento analitico proposto dai colleghi.
11 testo si occupa in modo originale dei molti aspetti connessi alla relazione analitica; I'approccio semeiotico &
particolarmente illuminante e offre spunti di riflessione diversificati all’approccio psicoanalitico. Il problema
della ridondanza della storia, di ogni storia, viene risolto dal connettore di isotopie che riesce a cogliere nel
racconto gli snodi che possono condurre al “magma emotivo del paziente”. I semi contestuali si ripetono e si
ripropongono. Individuare I'elemento connettore permette di accedere al mondo del paziente, analiticamente
il timing ¢ pero fondamentale e se I’analista non ¢ attuned, il timing sbagliato causera la “violenza dell’interpre-
tazione”.
Un libro coraggioso che offre uno spunto di riflessione approfondito e intellettualmente oltre che analiticamente
interessante.

Caterina Vezzoli

130  Siracusane 2-2020



11 testo si riferisce ai seminari di Jung sull’interpretazione dei sogni
tenuti nel 1936, 1937 a Bailey Island, nel Main e a New York City.

I seminari inediti sono stati curati da Suzanne Geiser che nella sua
prefazione ricorda che, prima di presentare il lavoro sui sogni di Pauli
negli Stati Uniti, Jung lo aveva accennato parlando del suo interesse
per certi sogni alla Tavistock nel 1935.

Quando presenta alla Tavistock, Jung ha gia scritto a Pauli per chie-
dere l'autorizzazione e gli arrivera poco dopo: “I am pleased that my
dreams may serve some scientific purpose”.!

Jung sta lavorando ai testi sull’alchimia e a Bayle Island e a New York
presentera i sogni di Pauli e la sua teoria sul processo di individuazio-
ne utilizzando i simboli alchemici. In qualche modo pensava ai sogni
di Pauli come a quelli di un moderno alchimista.

Nei seminari americani Jung chiarisce come il sogno e la sua narrazio-
ne in analisi siano parte del processo di rappresentazione e narrazione
delle istanze inconsce che servono ad ampliare la personalita recupe-
rando gli elementi dissociati. I seminari ci danno 'occasione di vedere
la teoria Junghiana sulla relazione conscio inconscio al momento della
sua costruzione.

Il testo che Jung presenta nel 1936/37 ¢ molto interessante perché
tra I'altro definisce quale dovrebbe essere la posizione dell’analista

C.G. Jung in un processo che si svolge affinché possano emergere le risorse del
Dream symbols of the Individuation paziente.

Process: Notes of C.G: Jung's Seminar  Uno degli elementi della storia tra I'alchimista e lo psicologo & che
on Wolfgang Pauls’s Drearm. inizialmente Jung non lavora con Pauli , quando Pauli lo vede solo per
A curadi Suzanne Gieser - Philemon 20 minuti e lo invita a scrivere a Erna Rosenbaum e iniziare con lei un
Foundation lavoro analitico. L'impressione che si ricava dalla lettura dei seminari
Princeton University Press. Novembre  finalmente pubblicati & che Jung non vuole essere troppo presente
2019 con una personalita cosi importante come Pauli. Vuole tra virgolet-

te fare un esperimento e capire meglio le risorse dell’inconscio. Non
vuole interferire con il processo come lui stesso dira.
A Rosenbaum, Jung suggeri di non interpretare i sogni di Pauli ma di accoglierli e di invitarlo a continuare a
scriverli, di affidarsi al processo e di mantenere un atteggiamento sympathetic. La stessa cosa Jung la fece quan-
do Pauli inizio a lavorare con lui.
Nei seminari di Bailes Island e di NY dice precisamente:
“Il sogno ¢ una serie di rappresentazioni, di immagini, che iniziano da un processo inconscio sottostante. Il
sogno nel momento che viene narrato non ¢ inconscio altrimenti non sapremmo della sua esistenza. La com-
posizione ¢ inconscia. Ma senza la partecipazione della coscienza non ci sarebbe sogno. Quindi la narrazione
cosciente ¢ importante. Dobbiamo immaginare I'inconscio come una sorta di ruscello che scorre accanto agli
eventi del mondo fisico. La nostra mente non ha modo di determinare dove e come”. (72)
“Dovremmo pensare che il processo del sogno ha luogo in continuazione come un ruscello di vita psichica che
avviene dentro di noi o che ci contatta, solo occasionalmente ne diventiamo coscienti.
La contaminazione dell’inconscio collettivo si riversa anche sulla coscienza. Al di la dell’inconscio personale
abbiamo I'inconscio collettivo qualcosa che non abbiamo mai acquisito nato con la nostra struttura celebrale,
identico alla struttura dell’istinto e questa struttura lo chiamiamo archetipo”. (67)
Nell’inconscio tutto si fonde con qualcosa d’altro e in certe condizioni tutto puo diventare qualcos’altro.
“Dice Jung nei seminari di Bailes Istland e NY che la maggior parte dell’effetto terapeutico nel processo ana-
litico dipende da cose invisibili: “non importa cosa dico; ¢ importante che dica qualcosa, che io sia Ii in quel
momento con lei”. Quando due persone portano avanti insieme un’analisi, seguono un piano che preesiste
nell’inconscio e lavora con pensieri che sono stati pensati prima ma nell’inconscio”. (93)
Cid che mi ha colpito nella lettura ¢ quando viene chiesto a Jung del ruolo dell’analista donna e Jung forse in
un modo un po’ paternalistico difende la sua scelta di aver mandato un uomo cosi altamente intellettuale da
un’analista donna inesperta. Sostiene che: “La presenza dell’analista donna per i cinque mesi in cui avevamo
lavorato insieme era stata importante perché”, dice Jung, “la sua presenza femminile ed empatica aveva dato
corpo ai pensieri che erano sospesi, la presenza femminile aveva dato corpo facendo scendere i pensieri sulla
terra, rendendoli visibili”.

1 Lettera 2 Ottobre 1935

2-2020 Siracusane 131



In questo senso il sympathetic di Jung resta fondamentale perché si riferisce all’accoglienza del paziente e al
suo processo inconscio che deve indicare la via ed ¢ la metodologia che i seminari del 1936/1937 propongono.
Aveva individuato il problema di Pauli con la difficolta a regolare gli impulsi e i sentimenti. Grande intellettuale
Pauli, soprattutto se in preda all’alcool, non era in grado di regolare i suoi impulsi, aveva relazioni caotiche e
rischiose con le donne e veniva coinvolto in disordini e risse. Alla morte della madre la situazione peggioro e
chiese di vedere Jung perché “era in crisi”.

I sogni di Pauli presenti nei seminari di Bayles Island e NY mostrano la direzione che i sogni prenderanno e
come si indirizzeranno alla costruzione del simbolo del mandala. L’archetipo guidera il processo inconscio e
i sogni porteranno il paziente, contenuto e sostenuto dall’analista al riconoscimento di cio che ¢ irrisolto, nel
caso specifico ¢ la razionalita eccessiva e la completa inconsapevolezza rispetto alla funzione sentimento. La
trasformazione della personalita del paziente si evolve attraverso la narrazione dei sogni, alcune visualizzazioni
spontanee e il contenitore offerto dagli analisti che non interpreteranno ma ascolteranno in modo ‘sympathetic’.
Nel suo percorso coi sogni Pauli si affida all’inconscio, sicuramente aiutato dall’interesse dell’analista ma anche
da una narrazione che nel corso delle sedute non ¢ razionalizzante ma amplificante. Insieme creano attraverso
il contenitore onirico una relazione che permette a Pauli fin dal primo sogno, il cappello non suo, di ricostruire
la sua storia introducendo le emozioni i sentimenti che erano assenti e forclusi. Nel corso dello sviluppo dei
sogni Jung stesso si trova a cercare il significato dei simboli archetipici che via via permeano i sogni del paziente
e anche quello dell’analista.

La lettura dei seminari di quegli anni sono importanti per molte ragioni, alcune strettamente analitiche, altre
storiche. Sono gli anni che precedono la seconda guerra mondiale e soprattutto I'istaurarsi del nazismo e nella
prefazione vengono precisati alcuni momenti importanti della relazione tra Jung e Pauli.

Nel 1934 dopo 2 anni di lavoro con Jung, Pauli chiedera di finire la terapia. Il '33 e 34 sono gli anni in cui Jung
pubblichera i saggi sulla psicologia e la psicoanalisi ebraica distinguendola dalla sua. Dichiarazioni che oggi
suonano problematiche e anche allora suonavano filo naziste. Pauli che fino alla sua partenza per gli Stati Uniti
nel 1940 non vorra credere fino in fondo al pericolo nazista fu probabilmente influenzato dalle dichiarazioni di
Jung nella sua decisione di finire I'analisi.

E vero che negli anni in cui Jung & stato presidente della Societa Internazionale di Psicologia nonostante le pres-
sioni del cugino di Goereing ¢ riuscito a mantenere aperto I’aspetto internazionale dell’associazione e quindi la
possibilita di difendere e di accogliere tutti gli psicoanalisti di tutte le nazionalita e religioni.

Inoltre Erna Rosenbaum andra a Londra per sfuggire al Nazismo e Jung scrivera una lettera per Home Office di
Londra, sollecitata dalla Rosembaum, per farle avere il permesso di restare in Inghilterra come rifugiata.

Negli anni 40 'FBI indaghera su Jung. Le voci della sua collaborazione col nazismo erano state messe in giro
da Freud, ma Jung non ha mai collaborato coi nazisti, ha invece collaborato negli anni della guerra con il dip-
lomatico americano Allen Welsh Dulles di stanza a Berna dove organizzo i servizi informativi. Dulles divenne il
direttore della CIA per molti anni. Il compito di Jung era di aiutarlo con la sua analisi della psicologia nazionale
tedesca.

Dopo il ‘45, alla fine della guerra, Pauli ritorno ad una piena collaborazione con Jung e il suo contributo ¢ fon-
damentale ancora oggi per comprendere I'archetipo e la correlazione tra psiche e materia I'elemento psicoide
della psiche.

I seminari letti oggi sono illuminanti perché ci restituiscono non solo I'incontro di due grandi menti ma il valore
di un percorso analitico rispettoso delle indicazioni che emergono dall’incontro tra psiche e materia.

Caterina Vezzoli

132 Siracusane 2-2020



Schede biografiche / Biography

PASQUALINO ANCONA, Psichiatra, Direttore del Reparto di Psichiatria del Servizio Sanitario Nazio-
nale di Catania, gia Segretario dell’Istituto Meridionale del CIPA, in atto Vicepresidente del CIPA,
membro TAAP.

PASQUALINO ANCONA, Psychiatrist, Director of Psychiatric Unit of National Health Service, Catania,
Past Director of CIPA Southern Institute, now Vice president of CIPA, ITAAP member.

Luca Biascr, Psichiatra, Psicologo Analista, Omeopata; Docente e Didatta del CIPA - Istituto Me-
ridionale; lavora come dirigente medico psichiatra presso Il Centro di Salute Mentale e presso
I’SPDC dell’Ospedale Psichiatrico S.Chiara di Pisa. Recentemente si sta dedicando allo studio delle
potenzialita applicative del modello psicoterapeutico psicodinamico, in una sua versione modificata
“focale”, nel servizio pubblico, con pazienti doppia diagnosi (dipendenza, disturbo psichiatrico) e
pazienti psichiatrici gravi (degenti in Ospedale Psichiatrico; pazienti cronici utenti del CSM)), e
delle sue possibili utilizzazioni sia nella terapia individuale che nei gruppi terapeutici e di lavoro.

Luca Biascr, Psychiatrist, analytical psychologist, homeopath, teacher at CIPA Southern Institute.
He works as psychiatric medical director at CMS and SPDC of S. Chiara Hospital in Pisa. He’s
recently dedicated to the application potential of a “focal” modified version of the psychotherpeu-
tic psychodinamic model in public service with double diagnosis patients and serious psychiatric
patients (ammitted into the Psychiatric Hospital, or chronic patients at CSM), and of its application
on individual and group therapy.

MARINELLA CALABRESE, nata a Ragusa, vive e lavora a Catania dove svolge attivita di docente di
Matematica e Fisica e di psicoterapeuta ad indirizzo analitico junghiano. Laureata in Astrofisica e
diplomata in decorazione all’Accademia di Belle Arti, & appassionata di fotografia e poesia. Dopo la
laurea triennale in Scienze e Tecniche psicologiche e la laurea specialistica in Psicologia, ha prose-
guito la sua formazione, specializzandosi come psicoterapeuta presso il CIPA nel 2017. Nel mondo
junghiano queste diverse anime hanno trovato la possibilita di esprimersi al meglio, sia in ambito
clinico che teorico, portando avanti lavori di ricerca sui punti di contatto fra la descrizione oggettiva
del mondo, propria della fisica, e quella soggettiva della psiche.

MARINELLA CALABRESE, born in Ragusa, she lives in Catania where she works as a mathematics
and physic teacher and as a Jungian psychotherapist. Astrophysics graduate, Fine Arts Academy
diplomate, her passions are photography and poetry. After aquiring psychology degree she did her
psychoanalytical training at CIPA where she became a psychotherapist in 2017. Into the Jungian
world she found a way to express her different souls in both clinical and theoretical areas, doing re-
search for the connection points between the objective description of the world, proper of physics,
and the subjective one proper of the psyche.

Cinzia CAPUTO, vive e lavora a Napoli come Psicoanalista, docente della scuola di formazione CIPA
(centro italiano psicologia analitica per I'Ttalia Meridionale ). Ha lavorato per molti anni a Caserta
II° Universita, Facolta di Psicologia. Presidente dell’associazione Antheia (formazione in ambito
gruppale e la diffusione di cultura psicoanalitica ). Si occupa di poesia, mito e fiabe, narrazione, da
sempre coniuga arte e psicoanalisi, organizzatrice di eventi culturali in tale ambito. Ha pubblicato
per la Valtrend (2016) “La spiga e il melograno”, un saggio sul mito di Persefone. E’ membro nella
giuria del premio di poesia AOROS- Valerio Castiello per la valorizzazione di giovani poeti emer-
genti. Nel 2019 ha pubblicato per la IOD edizioni, Nutrici di Se, un saggio sulla maternita.

CiNnzia Caruto, lives and works in Naples as a psychoanalyst, teacher at the CIPA training school
(Italian center for analytical psychology for Southern Italy). He worked for many years in Caserta
IT ° University, Faculty of Psychology. President of the Antheia association (group training and
the spread of psychoanalytic culture). He deals with poetry, myth and fairy tales, narration, always
combines art and psychoanalysis, organizer of cultural events in this area. He has published for La
Valtrend (2016) “La spiga e il melograno”, an essay on the myth of Persephone. He is a member

2-2020 Siracusane 133



of the jury of the poetry prize AOROS- Valerio Castiello for the enhancement of young emerging
poets. In 2019 he published for the IOD editions, Nutrici di Se, an essay on motherhood.

Giuseppa CAUDULLO, psichiatra e psicoterapeuta, socia analista CIPA- Istituto per I'Ttalia Meridio-
nale e la Sicilia. Gia responsabile SERT di Giarre di Catania e dirigente medico Modulo Dipar-
timentale Salute Mentale Gravina di Catania. Presidente della Fondazione Amato e direzione di
progetti europei per I'inserimento lavorativo di soggetti svantaggiati e per la costruzione di percorsi
di rete. Sue aree di interesse sono I'integrazione della teoria femminista e degli studi di genere nel
pensiero psicoanalitico e 'analisi comparata dei sogni. Autrice di due libri sull’inserimento lavora-
tivo di utenti dei Dipartimenti Salute Mentale e di pubblicazioni scientifiche sull’utilizzo dei sogni
in psicoterapia

GruserpA CAUDULLO, psychiatrist and psychotherapist, associate analyst at CIPA Southern Institute.
Formerly head at SERT in Giarre, Catania and medical director of the Department of Mental He-
alth Gravina in Catania. President of the Amato Foundation and director of European projects for
the job placement of disadvantaged people and for the construction of network paths. Her areas of
interest are the integration of feminist theory and gender studies into psychoanalytic thinking and
comparative analysis of dreams. Author of two books on the employment of users of the Mental
Health Departments and of several scientific publications on the use of dreams in psychotherapy

LiviA D1 STEFANO, Membro ordinario del CIPA — Istituto per I'Italia Meridionale e la Sicilia — e
dello TAAP, da anni si occupa delle relazioni psiche-soma lavorando presso strutture ospedaliere
pubbliche e private. Esercita la libera professione ed ¢ impegnata in ambito clinico-riabilitativo con
pazienti psicotici. Studiosa delle immagini nell’ambito dell’arte e della letteratura e del rapporto tra
psicologia e spiritualita, promuove ricerche, conduce gruppi formativi in tali ambiti. Fa parte del
Comitato di Redazione di Enkelados — Rivista Mediterranea di Psicologia Analitica. E autrice di
diversi articoli su tematiche inerenti la malattia come trasformazione, il femminile e I’Anima. Vive
e lavora a Catania

Livia D1 STEFANO, Ordinary member of CIPA Southern Institute and TAAP. She’s been dealing for
years with the psyche-soma relationship in public and private hospitals. She’s in private practice
in Catania, engaged in clinical rehabilitation with psychotic patients. Interested in the images in
art and literature, especially with regard to the psychology of art and the creative act and the re-
lationship between psychology and spirituality. In this field, she promotes research and conducts
training groups. Member of the Editorial Board of Enkelados Journal and author of several papers
on topic related to the disease as means of transformation and rehabilitation according to the model
of analytical psychology , the feminine and the Soul. She lives and works in Catania

Franco LA Rosa, Medico umanista, Psichiatra, Analista Didatta del CIPA — Istituto per I'Italia
Meridionale e la Sicilia — membro TAAP.

Franco LA Rosa, MD, Humanist, Psychiatrist, training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP
member.

MARINA MANCIOCCHI, psicologa, psicoterapeuta, analista junghiana del CIPA di Roma, con funzioni
di didattica e di supervisione. Insegna «Psicologia del sogno» e «Psicologia del mito, folklore e
fenomeni religiosi» nella Scuola di psicoterapia del CIPA, «Psicologia dell’adozione» nella Scuola
di psicoterapia dell'IdO (Istituto di Ortofonologia) di Roma e collabora con I’area junghiana della
Scuola di Psicoterapia Comparata (SPC) di Firenze. Gia psicologa dirigente nella ASL RM H, dove
¢ stata responsabile di un servizio materno infantile distrettuale e dove ha avviato e gestito il GIL
Adozioni aziendale, & docente nei corsi ECM per operatori socio-sanitari.

MARINA MaNcIoccHI, psychologist, psychotherapist, jungian analyst of CIPA Central Institute with
teaching and supervising functions. She teaches “Dream Psychology” and “Myth, folklore and

134  Siracusane 2-2020



religious phenomena psychology” at CIPA Central Istitute and “Adoption Psychology” at 1dO
(Institute of Ortofonologia), Rome. She also works together Jungian area of the SPC of Florence.
Psychology manager at ASL RM H, where she’s been manager of a maternal and children’s district
service and she has managed the GIL Adoption. She’s an ECM teacher for social health operators

CARLO MELODIA, medico, psichiatra, psicologo analista membro AGAP — TAAP, associato CIPA.,
docente all'Istituto C. G. Jung di Zurigo, supervisore e docente CIPA. Ha pubblicato in riviste
scientifiche e testi nazionali e internazionali contributi in diversi ambiti psicologici: disturbi alimen-
tari, disagi psicosomatici, dissociazione psichica, creativita in psicoterapia, formazione in psicologia
analitica. Svolge I'attivita di psicoanalista a Padova. Gia supervisore di diversi reparti di Psichiatria
delle ULSS del Veneto e dell’Equipe di Psicoterapia della Crisi della Clinica Psichiatrica di Padova.
Supervisore TAAP del Developing Group di Malta e del Router di Cypro. Presidente di Viaggi
Junghiani Analitici.

CarLo MELODIA, MD, psychiatrist, analytical psycologist, is AGAP — IAAP member, associated
CIPA, lecturer at C.G. Jung Institute of Zurich, control and training analyst for CIPA. His scientific
contributes are published n several books and publications about different psychological areas of
interest: eating disorders, psychosomatic diseases creativity in psychotherapy, training in analytical
psychology. He works as psychoanalyst in Padua. Past-supervisor in several Psychiatric Units in
Veneto and in the Team of Crisis Psychotherapy of the Psychiatric Clinic of Padua University. IAAP
supervisor of the Developing Group of Malta and Router of Cyprus. President of Viaggi Junghiani
Analitici (VJA)

CARMELA MENTO, ¢ Ricercatore di Psicologia Clinica presso I'Universita degli Studi di Messina, con
funzioni assistenziali presso I'Unita di Psichiatria dell’Azienda Ospedaliera Policlinico di Messina.
Psicoterapeuta, Specialista in Psicologia Clinica e successivamente Psicologo Analista, Membro del
Centro Italiano di Psicologia Analitica (CIPA), istituto Meridionale e IAAP International Associa-
tion for Analytical Psychology. E membro della Reseau International et Universitaire Méthodes
Projectives et Psychoanalyses; Affiliato APA American Psychological Association e APS Associa-
tion for Psychological Sciences.

CARMELA MENTO, researcher in Clinical Psychology at the University of Messina, with care fun-
ctions at the Psychiatric Union of Policlinico Hospital in Messina. Psychotherapist, clinical psycho-
logist and later analytical psycologist, member of CIPA Southern Institute, IAAP member. She is
also member of Reseau International et Universitaire Méthodes Projectives et Psychoanalyses; affi-
liate to APA American Psychological Association and APS Association for Psychological Sciences.

RAFAEL LOPEZ-PEDRAZA, (Santa Clara, Cuba 1920 - Caracas, Venezuela 2011) ¢& stato analista jun-
ghiano, membro TAAP. Ha vissuto a Zurigo tra il 1962 e il 1974, formandosi presso il C.G. Jung In-
stitute di Zurigo dove ha poi insegnato. Ha insegnato anche alla Escuola de Letras dell’Universidad
de Caracas. E stato in analisi con James Hillman. Autore di diverse pubblicazioni tradotte in varie
lingue come Ermes e i suoi figli, Dioniso in esilio, Eros e Psiche.

Rafael Lépez-Pedraza, (Santa Clara, Cuba 1920 - Caracas, Venezuela 2011) Jungian analyst, IAAP
member, he lived Ziirich from 1962 to 1974. He did his psychoanalytic training at the C. G. Jung
Institute of Ziirich where he teached later. He also teached at the Escuola de Letras of the Universi-
dad de Caracas. He was an analysand of James Hillman. He was the author of several publications
translated in different languages like Hermes and His Children; Dionysus in Exile; Eros and Psyche.

Maurizio Nicorosi, Psichiatra, psicologo anaista, in atto Segretario del CIPA — Istituto per I'Italia
Meridionale e la Sicilia — docente e supervisore, membro IAAP. Gia Resp. U.O.S. SPDC A.O. Can-
nizzaro di Catania. Vive e lavora a Catania.

Maurizio NicoLost, Psychiatrist, Analytical Psychologist, Director of CIPA Southern Institute, tea-

2-2020 Siracusane 135



cher and supervisor, IAAP member. Past Director in SPDC A.O. Cannizzaro, Catania, where he
lives and works.

Giusy Porzio, Psichiatra, Psicologo Analista Socio CIPA, Socio IMPA. Vive e lavora ad Andria.

Grusy Porzio, Psychiatrist, analytical psychologist, CIPA and IMPA member. She lives and works
in Andria

CaterINA VEzzoLl, Psicologo analista presso 1'Istituto Meridionale del CIPA, TAAP, AGAP. Do-
cente e training analyst C.G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group;
Supervisore IAAP Routers Tunisia.

CATERINA VEZZOLI, Training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP, AGAP; Training Analyst
C.G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group, Visiting Supervisor
TAAP Routers Tunisia.

136  Siracusane 2-2020








